

يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءكُمْ بِرَهَانٍ مِّنْ رَبِّكُمْ



# البرهان

مجلة

افتتاحی کاتر جان



الله تعالیٰ کی رحمت اور شعبان المکرم

افتتاحی محروم اذالان نمبر  
ایڈنٹی ۱۷۸ (سونہ ۲۰۱۴)

تبریز حصل فیض  
کریم (ر) اطافِ محروم باشی کی خوشخبری

سائل شریعت اسلام کا حل  
مشنی رضا بن المصطفیٰ تعریف القادری

”زیدۃ العین“ کا حقیقی اور تجوییدی پاؤں  
فصل ۱۰۰ کا حل مبارک

مناجی فی کشف غلام زیر طلب و لئی (۲)  
غیر غلام حاشیہ زیر طلب و لئی کے شبہات کا حل

التحقیقات الاسلامیہ فاؤنڈیشن

مکتاب و سلسلہ

## قلمجگر برهان

افضل شاہد اعوان  
ایم اے

0300-9129852

سید با دشاد تسمیہ بخاری  
ایم اے

0300-5097394

واہ کینٹ

انگریز کا ترجمان

# البرهان

شمارہ 3 شعبان 1432ھ / 11 نومبر 2011ء

### جملہ ادارت

- مفتی رضا عالم مصطفیٰ طریف القادری (کوچرانی)
- علامہ پیر غلام رسول قاسمی نقشبندی (سریخا)
- سید صابر حسین شاہ بخاری (نک)
- علامہ مفتی سید صابر حسین (کراچی)

### جملہ مختارت

- علامہ پیر سید غلام مصطفیٰ شاہ صاحبزادہ حافظ محمود احمد ریاضی
- علامہ مفتی محمد عبدالسلام قادری
- پیر سید عنایت احت شاہ سلطان پوری
- علامہ مفتی کامران مسعود رضوی

### کاروں

ابوالأساد نکروہی  
طریف القادری  
0344-7519992

### لیاقت

حضرت مخدوم قریشی  
واہ کینٹ

### لائحہ اسماں

- |                                                |                                            |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| محدث رثیان دین (بڑی پور)                       | محمد سعید جام آزادی (لاہور)                |
| مولانا حافظ نظیر الحلق (راولپنڈی)              | مولانا حافظ نظیر الحلق (راولپنڈی)          |
| قاری نبیو الحسن (گوجرانی)                      | مولانا حافظ ناظم (گوجرانی)                 |
| مولانا حافظ طاری تم (اسلامی یونیورسٹی سیالکوٹ) | حال حفظ طاری تم (اسلامی یونیورسٹی سیالکوٹ) |
| مولانا حافظ بودین (رواں)                       | مولانا حافظ بودین (رواں)                   |

### اقتباس

سماجی ایجاد  
اعلیٰ الغفور راتی  
اللہ کیتھیں ایک ایسا شریعت

Email:alburhanwah@gmail.com

Email:zaf.wah786@gmail.com

**نوٹ** افس مضمون کی تمام ترقیدواری مضمون نگار پر ہوگی

0343-5942217

0302-5122663

مکتبہ فیضان سنت زکان نمبر 28 میاں چوک واہ کینٹ

# فہرست

| اواردہ |                                                     |
|--------|-----------------------------------------------------|
| 03     | دیراں                                               |
| 07     | الشیعی کی رحمت اور شعبان المعظم                     |
| 15     | اتقان سعرا و اذان فجر                               |
| 27     | مسائل روزہ                                          |
| 29     | تبر سے حصول فیض (آخری قدم)                          |
| 47     | کچھ علم حدیث کے بارے میں (3)                        |
| 55     | منیاں جنی کی کشف قلمانات زیر اعلیٰ (2)              |
| 66     | اولیٰ حضرت محمد بر طبعی ملیسا رسپا اعزاز اش کا جواب |
| 71     | اسلام میں گداگری کی منع                             |
| 74     | مسائل شرعیہ اور آن کا حل                            |
| 82     | زندہ تحقیقین کا تحقیقی اور تنقیدی جائزہ             |
| 95     | تاریخ و تصریح کتب                                   |
|        | ابوآسماں ظفر القادری بکھروی                         |
|        | فضل شاہزادہ عوان                                    |
|        | محمد نور المصطفیٰ رضوی                              |
|        | کریم (ر) الاطاف محمود بہٹی                          |
|        | ابوآسماں ظفر القادری بکھروی                         |
|        | یعلیٰ خان                                           |
|        | علام سید محمد عجمیم بشیر اوسی                       |
|        | منطق ارشاد المصطفیٰ طریف القادری                    |
|        | یعلیٰ خان                                           |
|        | فضل شاہزادہ عوان                                    |

اصاریہ

## ضد ای دل

### بماری پالیسی

اہل سنت و جماعت کے عقائد و معاملات میں سلف صالحین اور امام اہل سنت مجددو دین و ملت الشاہ احمد رضا خان محدث بریلوی علیہ الرحمہ کی تحقیقات، تصریحات ہمارے لیے مشعل راہ ہیں۔ ہر معاملے اور ہر مسئلے میں ہم ان کی تعلیمات کو مقدم رکھیں گے۔ امام احمد رضا علیہ الرحمہ کے بعد ان کے خلفاء اور نلاندہ کی تحقیقات سے بھی ہم ضرور ہنماں لیں گے۔

دور حاضر میں اہل سنت و جماعت کے اندر گروپ بندی کا جو سلسلہ چل لکا ہے اس میں اگر ہم کسی مسئلے پر کسی کا موقف سلف صالحین اور امام اہل سنت کے خلاف پائیں گے تو اس پر اہل سنت کا موقف دلائل و برائیں کے ساتھ ضرور پیش کریں گے۔ مجلہ میں اگر کوئی ایسی تحریر شائع ہو گئی جو کہ قابل گرفت ہو تو اس کی نشاندہی ہونے پر ہم مذمت کرنے میں بھی بھی نہیں پہنچ پائیں گے۔ مجلہ میں شامل کسی بھی مضمون سے اگر کسی کو علمی اختلاف ہو تو اس کے جواب کے لیے ہمارے صفات حاضر ہیں۔ بد نہ ہوں کے عقائد کا رد کرتے ہوئے ہم تہذیب و متناسن کا دامن ہرگز نہیں چھوڑیں گے بلکہ دلائل و برائیں سے ان کا ابطال کریں گے اور اپنے مسلک کی حقانیت کو واضح کریں گے۔

### اسے کیا کہیے؟

امیٹ آباد میں امریکہ نے ایک فوجی اپریشن کے دوران اسامد بن لادن کو ہلاک کر دیا ہے۔ ہم نہ صرف امریکہ بلکہ ہر اس حظیم، گروہ اور ایسے تمام لوگ جو بے گناہ مسلمانوں کا خون بہانے میں شامل ہیں ان کی ندمت کرتے ہیں۔ اللہ کریم ان سب کو ہدایت عطا فرمائے اور اگر

ہدایت ان کے نصیب میں نہیں ہے تو ان کو تباہ و بر باد فرمائے۔

ہم اس بحث میں نہیں پڑتے کہ امام بن لاون شہید ہے یا نہیں۔ نہ ہم بعض  
دانشوروں کی اس بات کو موضوع سخن، نہ انہا چاہتے ہیں کہ امام بن لاون کے کردار سے عالم اسلام  
کو کیا فائدہ پہنچی اور انہوں نے اسلام کی کون سی خدمت سرانجام دی ہے۔ ہاں یہ ضرور ہوا ہے کہ  
دہشت گردی کو اسلام کے ساتھ جوڑ دیا گیا ہے۔ پوری ریاضا میں مسلمان غیر مسلموں کی نظر میں  
نفرت کا نشان بن گئے ہیں۔ لیکن ہمیں گلہ ہے کہ ہمارے ملک پاکستان کے اندر علماء اور مشائخ  
اہل سنت کو شہید کیا گیا۔ ان کی لاشوں کی بے حرمتی کی گئی۔ ہمارے مدارس اور مساجد کو خود کش  
حملوں کا نشانہ بنایا گیا۔ لین امام بن لاون یا اس کے ماتھیوں کی طرف سے ایک وفعہ بھی نہ تو  
ان حملوں سے لائقی کا اعلیٰ بار کیا گیا اور نہ ہی ان کی مددت کی گئی۔ لیکن مقام حیرت ہے کہ مدیر  
موصوف نے نہ صرف امام بن لاون کو شہید قرار دیا ہے بلکہ ان کو حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ  
صلاح الدین ایوبی، فضل حق خیر آبادی جیسے مجاہدین اسلام کی صف میں کھلا کر دیا ہے۔ فیا

تو میتے ہنے اتحادوں میں رہ رہ کر گلتے ہے کہ بعض لوگ اپنی فکر بھی گناہی میٹھے ہیں اور کوچلا

نس کی چال اپنی بھی بھول گیا کے مصدق نہ گئے ہیں۔

### اپل سنت میں انتشار

اگر چہ انتشار تو دیگر مکاتب فکر کے اندر بھی ہر طرح کا اور ہر سطح پر موجود ہے لیکن اہل سنت کے اندر تو اس کے اثرات کچھ زیادہ ہی نظر آنے لگے ہیں اور بجائے کم ہونے کے یہ مزید صبر اہوتا چارہ ہے۔ تظیی انتشار تو پہلے سے ہی موجود تھا۔ اب فکری انتشار بھی آہستہ آہستہ سائنس آرہا ہے۔ اگر اکابر علماء و مشائخ نے اس طرف توجہ نہ دی اور اسے غتم کرنے کی بخشیدہ کوششیں نہ کیں تو نہ صرف یہ کہ انتشار مزید بڑھے گا بلکہ باقاعدہ ایک نیا طبقہ فکر بن جائے گا جو آگے چل کر ناقابل تلاطفی اقصان کا باعث بنے گا۔

اندر وہی ترقیتیں اور انتشار کی وجہ سے مکمل سطح پر مختلف معاملات میں ہماری کوئی آواز اور موقف سامنے نہیں آ سکتا۔ اگر کوئی موقف سامنے آتا ہی ہے تو اس میں وہ قوت نہیں ہوتی جو کہ مقید تقویں کو متوجہ کر سکے۔ قد آور شخصیات کا میدان میں نہ ہونا یا جو میدان میں موجود ہیں ان کا پہنچنے کو منوار سکنا بھی ایک مسئلہ ہے۔ نقد رخانے میں طویل کی آواز کوں سنتا ہے۔ لیکن ہم بول کر اپنے دل اور ضمیر کا بوجھ بھاکر نہ چاہتے ہیں۔

اہل سنت و جماعت میں اتحاد و تکمیل کی جتنی اس وقت ضرورت ہے۔ اس سے پہلے بھی نہ تھی۔ یہ اتحاد و تکمیل فکری و تظیی سطح پر انتہائی ناگزیر ہو چکا ہے۔ تظیی انتشار سے پہلے فکری انتشار کا نامہ انتہائی ضروری ہے۔ گذشتہ ہائی میں کچھ نئے انکار نے راہ پانی ہے۔ جن کا پہلے وجود نہیں تھا ایسا اگر وجود تھا تو کوئی اہمیت و حیثیت نہ تھی۔ لیکن اب بعض اہل علم کی طرف سے ان کو پروانہ پڑھانے کی کاوشیں ہو رہی ہیں اور بات مناظروں تک جا چکی ہے۔ اس سطح میں عرض ہے کہ علاقہ کند و معاملات میں نہ نئے امام نہ بنائے جائیں بلکہ سلف صالحین اور امام اہل سنت امام الشافعی اور رضا خان محدث بریلوی علیہ الرحمہ جیسی آفیانی اور مختلف شخصیات کی تعلیمات و انکار کوئی مشغول رہا ہے اسی وجہ سے۔ خصوصاً عقائد کے معاملات میں جو چیزیں سلف صالحین اور امام احمد رضا خان

محدث بریلوی علیہ الرحمہ تک متفق علیہ ہیں ان کو قطعاً نہ چھیڑا جائے۔ فروغی مسائل میں بھی اگر حالات حاضرہ کے ناظر میں اختلاف کرنا ناگزیر ہو جائے تو ہر ایسا غیر اختلاف کرنے نہ بخشنے جائے بلکہ مستند و معین علماء کی ایک جماعت یہ فریضہ سرانجام دے ورنہ بات کہاں سے کہاں جا پہنچ گی۔

تفصیلی انتشار کے حوالے سے عرض ہے کہ سب سے پہلے تمام تھیموں کے عہدیدار اپنی اتنا کو ختم کریں اور ہنی طور پر اپنے آپ کو اس بات پر تیار کریں کہ ہر حال میں ہم نے تحدیہ ہوتا ہے۔ اس بات کا تبیہ کریں کہ دوسروں کی ترقی اور کامیابی کا زیادہ بخشنے کے بجائے اپنوں کی ہر محکمہ مددوگی جائے گی۔ اس کے بعد اپنائی اجرہ علماء و مشائخ جن کو ہر طبق پر احترام کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے اتفاق رائے سے ان پر مشتمل ایک پریم کمیٹی بنائی جائے۔ کمیٹی کے بن جانے کے بعد تمام تھیموں کے عہدیدار مستغلفی ہو جائیں۔ اس کے بعد کمیٹی انتخابات کرائے کہ تمام ذمہ دار یاں منتخب رائے سے وجود میں آجائے تو غنیمت ہو گا۔

ع شاید کے اتر جائے تیرے دل میں سہری بات

انبیاء کرام کی توہین کیوں؟

کیبل پر موجود ایک ٹی وی چینل آج کل یوسف علیہ السلام کے بارے میں ایک فلم دکھارتا ہے جس میں دو اکابر یعقوب علیہ السلام اور یوسف علیہ السلام کا کروادا کر رہے ہیں جو کہ سراسر ان انبیاء کرام کی توہین ہے۔ لہذا خود بھی یہ فلم دیکھنے سے ابھتنا کریں۔ اپنے الٰل خانہ اور بچوں کو بھی اس سے دور رکھیں کیونکہ یہ شرعاً ناجائز ہے۔

ذریعی اعلیٰ افضل شاہزادگان

تحریر: ابواسامة ظفر القاوری بکھروی

## اللہ تعالیٰ کی رحمت اور شعبان المعظم بسم اللہ الرحمن الرحيم

”ان عده الشهور عند الله اثنا عشر اشهرًا في كتاب الله“۔ (سورة توبہ آیت ۲۶) ترجمہ: بے شک ممینوں کی گنتی اللہ تعالیٰ کے نزدیک بارہ میہنے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی کتاب میں ان بارہ ممینوں میں ترتیب کے لحاظ سے آٹھواں مہینہ شعبان المعظم ہے جو کہ رجب المرجب اور رمضان المبارک کے درمیان ہے جیسا کہ حضور ﷺ کا فرمادیا ہے!

”عن اسامه بن زید قال قلت يا رسول الله يفلي لم ارك تصوم شهرًا من الشهور مات صوم من شعبان قال ذالك شهر يغفل الناس عنه بين رجب ورمضان وهو شهر يرفع فيه الاعمال الى رب العالمين فاحب ان يرفع عملى وانا صائم“۔

ترجمہ: حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی بارگاہ میں عرض کی یا رسول اللہ ﷺ میں آپ کو تمام ممینوں سے زیادہ شعبان المعظم میں روزہ رکھتے ہوئے دیکھتا ہوں۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا یہ وہ مہینہ ہے جس سے لوگ غافل ہیں۔ (یعنی اس کی شان و فضیلت سے) رجب اور رمضان کے درمیان یہ وہ مہینہ ہے جس میں (بندگان خدا کے) اعمال رب العالمین کی بارگاہ میں اٹھائے جاتے ہیں۔ پس میں یہ پسند کرتا ہوں کہ جب میرا عمل اٹھایا جائے تو میں حالت روزہ میں ہوں۔ (سنن ترمذی مترجم ۱۰۸/۲ رقم ۲۳۶۱، سنن الکبریٰ ترمذی رقم ۲/۲۹، محدث احمد ۵/۲۰۱، مصنف ابن القیم شیبہ ۹۲۶، محدث ابو ابراهیم ۶۹، بشرح معانی الامارات طولی ۵/۸۲)

(۱) اس حدیث کی امام ابن خزیم نے صحیح فرمائی۔ (فتح الباری ۵/۲۲۹)

(۲) غیر مقلدین کے علماء ناصر الدین البانی نے اس کو حسن کیا۔ اور احادیث الصحیح ۳/۵۲۲ رقم

۱۸۹۸ میں ذکر کیا۔

(۳) غیر متقلدین کے موالا ارشاد الحجت اثری نے بھی اسکو سُن کیا۔ ویکیپیڈیا (نیشنل الججب بہاورد فی فضل رجب ۳۷۷۷ھ شعبہ نومبر ۱۹۹۷ء)

### شعبان المعظم کی وجہ تسمیہ:

امام بدرا الدین عینی علیہ الرحمہ لکھتے ہیں ا!

”اور شعبان شعب سے مشتق ہے۔ اور وہ اجتماع ہے۔ اس کے نام کی وجہ یہ ہے کہ اس میں خیر کشیر رمضان المبارک کی طرح جمع کی جاتی ہے۔ اور کہا گیا ہے کہ وہ تفرق ہونے کے بعد اس میں جمع ہوتے تھے۔ اور وہ روجع ہوتے تھے یا کئی۔ اور ابن دید نے کہا اس لیے اس کا نام رکھا گیا ہے کہ وہ پانی کی طلب میں جدا جدا ہونے کے بعد اس میں جمع ہوتے تھے۔ اور حکم میں ہے ان کے غاروں میں جمع ہونے کی وجہ سے اس کا نام رکھا گیا ہے۔ (عبد القاری شرح بخاری ۱۱۶/۱۱۶)

غیر الطالبین میں ہے کہ

”شعبان میں پانچ حروف ہیں: ش: شرف کا ہے۔ ع: علوکا۔ ب: برکا ہے۔ الف، الفت کا ہے۔ اور ان بورکا ہے۔ اس میں یہ پانچوں حروف بارگاہ اللہ سے بندے کے لیے مخصوص ہوتے ہیں۔ اس ماہ میں نبیوں کے دروازے کھول دیئے جاتے ہیں۔ برکتوں کا نزول ہوتا ہے۔ خطاؤں کو معاف کیا جاتا ہے۔ رسول اللہ ﷺ پر درود کی کثرت کی جاتی ہے۔ (ابی الطالبین مترجم ۲۲۹)

### تحویل قبلہ کا مہینہ:

امام ابن حبان فرماتے ہیں کہ اسی ماہ مقدس میں کعبہ کو امت محمدیہ کے لیے قبلہ مقرر کیا۔ قال ابو حاتم رضی الله عنه: صلی المسلمون علی بیت المقدس بعد قدوم المصطفیٰ ﷺ مدینۃ سیعۃ عشر شہر اول ثلاثة ایام سواه، وذلک ان

قد و پیغمبر ﷺ مدینۃ کان یوم الاشتبین لا ثنتی عشرۃ لیلۃ خلت من ربیع الاول  
و امرہ اللہ جل و علا باستقبال الكعبۃ یوم انثلاثاء لنصف من شعبان۔ (صحیح  
ابن حبان ۲۱۲۰) حدیث حدیث ۱۶۷ تفسیر قرطبی ۲۵/۱۵۵  
ترجمہ: ابو حاتم رضی اللہ عنہ نے فرمایا: مسلمانوں نے بیت المقدس کی طرف سڑھ میئے اور تمدن  
تک خود میلکت ﷺ کے مدینہ تشریف لانے کے بعد تماریز پڑھیں۔ اور پھر کے دن بارہ راتیں  
گزرنے کے بعد ربیع الاول شریف کے مہینہ میں (نبی ﷺ) نے مدینہ منورہ میں تشریف  
لائے۔ اور اللہ تعالیٰ نے استقبال کعبۃ کا حکم پندرہ شعبان بروز منگل کو دیا۔

وروڈ کی کثرت کا مہینہ:

خوبی ﷺ پر درود پڑھنے کا حکم اسی ماہ مقدس میں نازل ہوا۔ امام حنفی فرماتے ہیں  
”ان الأمر بالصلوة على النبي ﷺ“ کن فی السنة الثانية من الهجرة  
وقيل فی ليلة الاسراء۔ (القول البديع ص ۴۹ الباب الأول)  
ترجمہ: نبی ﷺ پر درود پھیلنے کا حکم ۲۳ محرم میں نازل ہوا اور کہا گیا ہے کہ یہ لیلۃ الاسراء میں نازل  
ہوا۔

امام حنفی صادق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے آپ نے فرمایا! ”جس نے ہر شعبان کے  
ومن میں نبی اکرم ﷺ پر سات سو مرتبہ درود شریف پڑھا تو اللہ تعالیٰ ان کے لیے فرشتوں کی ڈیپلی  
لگادیتا ہے کہ وہ درود شریف آپ ﷺ کی پارگاہ میں پیش کرتے اور پہنچاتے ہیں۔ جس سے نبی  
اکرم ﷺ کی روح مبارکہ خوشی و سرست کا اظہار فرماتی ہے۔ پھر (اللہ تعالیٰ) ان فرشتوں کو حکم  
فرماتا ہے کہ وہ قیامت تک اس شخص کے لیے استغفار کرتے رہیں۔ (القول البديع ص ۳۱۳)

حضرت امام زین العابدین رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں ”اہل السنۃ کی علامت ہے  
نبی ﷺ پر کثرت سے درود پڑھنا۔ (القول البديع ص ۱۳۲)  
پندرہ شعبان کی رات:

شعبان المظہم میں ایک رات ایسی ہے جس کو عام طور پر شب برأت کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔ یہ رات شعبان المظہم کی پندرھویں رات ہے۔ اور عام پلا اسلامیہ میں مسلمان اس رات میں عام راتوں کی نسبت زیادہ عبادت خداوندی میں مشغول ہوتے ہیں۔ اور اس رات کو عظمت و فضیلت والی رات جانتے ہیں۔ مگر آج کل کچھ لوگ اس کی فضیلت کے قائل کو بدعتی کہتے ہیں۔ جو سراسر ظلم اور جہالت ہے۔ آئیے دیکھیں اس رات کی عظمت کیا ہے۔ کسی چیز کے ناموں کی کثرت بھی اس کی فضیلت پر دلالت کرتی ہے۔ جو نام علماء سے ثابت ہیں وہ ذکر کیے جاتے ہیں۔

۱-لیلة البراءة ۲-اللیلة المباركة ۳-لیلة الصد

۴-لیلة الرحمة۔ (تفسیر الكشاف ۲۶۲/۳) (الباب في علوم الكتاب ۷/۳۰۹)

۵-لیلة التکفیر ۶-لیلة القسمة ۷-لیلة الاجابة ۸-لیلة عبد الملائكة

۹-لیلة الشفاعة ۱۰-لیلة التقدیر ۱۱-لیلة التعظیم ۱۲-لیلة الغفران

۱۳-لیلة الحیاة ۱۴-لیلة الجائزہ ۱۵-لیلة الرجحان۔ (همیان الراد للاباضی

تحت الدخان آیت نمبر ۳، کتاب شحلۃ الاخوان فی فراغ المیعاد، ص ۸۶، ۸۷، ۸۸، الكلمات الحسان ص ۱۶)

امل ایمان والوں کے لیے پندرھویں شعبان کی رات تھنہ ہے:

یہ رات ہے جس کے بارعے میں نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا (عن معاذ بن جبل عن النبي ﷺ قال يطلع الله الى خلقه ليلة النصف من شعبان فيغفر لجميع خلقه، الالمشتراك او مشاحد)۔

ترجمہ: حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نبی اکرم ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ نصف شعبان کی رات اپنی خلائق کی طرف متوجہ ہوتا ہے ہیں مشک اور کینہ پرور کے سواہ ایک کی مغفرت فرمادیتا ہے۔ (سیج این جیان جلد ۱۲ ص ۲۸۱، قلم الدین ۵۹۹۵)

اکبر جلد ۵۰ میں ۱۰۸ صفحہ، انتداب اشائیں جلد اس ۱۲۹، شعبہ ۱۱، یمن تسلی جلد ۵ میں ۳۶۰ صفحہ، اولیاء جلد ۵ میں ۱۹۱، یمن اپنے  
نامہ میں اندھہ جلد اس ۲۷۲ میں۔

امام حنفی فرماتے ہیں کہ اس کے راوی ثقہ ہیں۔ (مجمع الزوائد ۱۵/۸)

اسی طرح حضرت ابو موسیٰ اشعری، حضرت عبداللہ بن عمر، حضرت ابو هریرہ، حضرت ابو بکر صدیق،  
حضرت عوف، حضرت ابو شعیب، حضرت ابو امامہ باہلی، حضرت کثیر بن مرہ رضی اللہ عنہم سے اسی قسم  
کے مضمون کی روایات ہیں۔

امام طاؤس یمانی فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت امام حسن بن علی رضی اللہ عنہ سے پدرہ شعبان کی  
رات اور اس میں عمل کے بارے میں پوچھا تو آپ نے فرمایا! "میں اس (رات) کو تین حصوں  
میں تقسیم کرتا ہوں۔ ایک حصہ میں نانا جان پر درود شریف پڑھتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کے حکم کی  
قیل کرتے ہوئے کہ اس نے حکم فرمایا!! اے ایمان والوں پر درود اور سلام پڑھو جیسا اس کا  
پڑھنے کا حق ہے۔ اور دوسرے حصے میں اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کے اس حکم پر  
عمل کرتے ہوئے کہ اس نے حکم فرمایا!! یعنی اللہ تعالیٰ کی یہ شان نہیں کہ وہ ان کو عذاب دے  
حالانکہ وہ استغفار کرتے ہوں۔" (سورہ الاعوال ۲۳)

تیرے حصے میں فماز پڑھتا ہوں اللہ تعالیٰ کے اس فرمان پر عمل کرتے ہوئے "سجدہ کر اور قرب  
حاصل کر۔"

میں نے عرض کیا جو شخص یہ عمل کرے اس کے لیے کیا ثواب ہوگا؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ! میں  
نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے سنا۔ اور انہوں نے تمی اکرم ﷺ سے سنا۔ آپ ﷺ نے ارشاد  
فرمایا کہ جس نے پدرہ شعبان کی رات کو زندہ کیا اس کو "متربین" یعنی ان لوگوں میں کہ جن کے  
بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا! "فَأَمَّا إِنْ كَانَ بَنَ الْمُقْرَبِينَ" (۸۸) (سورہ الواقعة ۸۸)  
میں لکھ دیا چاتا ہے۔ (الفول البديع: امام مخاومی، ص ۲۱۵، ۲۱۳)

سال بھر منے والوں کے قیطے کی رات:

حضور علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں!

”انہ لیس نفس تموت فی ستة الاکتب أجلها فی شعبان و  
أجب أب بكتب أجلی و أنا فی عبادة ربی و عمل صالح“۔ (تاریخ بغداد  
(۲۲۵، ۲۳۳/۳)

ترجمہ: کوئی جان ایسی نہیں جس نے اس سال مرنا ہو مگر اس کی موت شعبان میں آگئی دی جاتی ہے۔ پس میں محبوب رکھتا ہوں کہ جب میری اجل کھلی جائے تو میں اپنے رب کی عبادت اور عمل صالح میں ہوں۔ دوسری روایت میں ہے!

”رسول اللہ ﷺ شعبان المعتظم سے بڑھ کر کسی اہ کے روزے نہیں رکھتے تھے۔ کیونکہ اس میں زندوں کی روحیں کو مردوں میں لکھا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ ایک آدمی شادی کرتا ہے جبکہ اس کا نام مرنے والوں میں اوپر لکھا ہوتا ہے“۔ (تاریخ ابن عساکر ۲۵۰/۶۱)  
یہ دونوں روایات حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے ہیں۔ جبکہ اسی مضمون کی روایات حضرت ابو حیرہ، حضرت راشد بن سعید رضی اللہ عنہما سے بھی ہیں۔  
عبادت کی رات:

اس رات میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کی جاتی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کے بندے اس سے بخشش کی امید رکھتے ہیں۔ حضور علیہ السلام کا ارشاد مبارک ہے! ”عن وائلہ بن الاصفی قال سمعت رسول الله ﷺ يقول قال الله تبارک و تعالیٰ أنا عذ ظلن عبدی بی فلیظن بی ماشاء“۔

ترجمہ: حضرت وائلہ بن اسقح رضی اللہ سے روایت ہے کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا! اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اپنے بندے کے گمان کے مطابق معاملہ کرتا ہوں۔ جو وہ میرے ہارے میں رکھتا ہے۔ پس وہ جو چاہے میرے ہارے میں گمان رکھے۔ (صحیح ابن حبان ۱/۲، مستدرک

حاکم ۶۶/۵ سنن دارمی ۳۹۵/۲، مسند احمد ۳۴۲/۳ رقم ۱۱۱۲، معجم الكبير

(۸۸/۲۲)

**بُخْشٌ کی راتیں:**

عن معاذ بن جبل رضي الله عنه قال قال رسول الله ﷺ من احياء الليل الى الخامس وجبت له الجنة۔ ليلة التروية، وليلة عرفة، وليلة الفطر، وليلة التحر، وليلة النصف من شعبان۔

ترجمہ: حضرت معاذ بن جبل رضي الله عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا جس نے پانچ راتوں کو زندگی کیا (بیدار ہو کر عبادت کی) اس کے لیے جنت واجب ہو گئی۔ تو یہ راتیں آٹھہ دی الحجہ کی رات، عرفہ کی رات، عید الفطر کی و قربانی کی رات اور چدرہ شعبان کی رات۔ (الرغیب والفرہب للاصبهانی ۲۳۸/۲، الرغیب والفرہب للعطاردی ۱۵۲/۲)

اسی طرح حضرت عبد اللہ بن عمر رضي الله عنہ سے روایت ہے آپ نے فرمایا! ”پانچ راتیں ایسی ہیں جس میں دعائیں کی جاتی۔ جمع کی رات رجب کی پہلی رات شعبان کی چدرہ میں رات اور عیدین کی راتیں۔ (مسنون عبد الرزاق ۳۱/۲۷، مسنون بیہقی ۳۲۲/۳)

(۳۲۱۳) برقم

امام شافعی لکھتے ہیں!

”بے شک پانچ راتوں میں دعائیں قبول ہوتی ہیں۔ جمع کی رات، عید الفطر اور عید قربان، رجب کی پہلی رات اور شعبان کی چدرہ میں رات“۔ (کتاب الام للشافعی ۲۳۱/۱)

سنن الکبری بیہقی ۳۱۹/۳)

اُن تیہیہ ضمیلی نے لکھا ہے!

”جب کوئی آدمی نصف (شعبان) کی رات تہمایا خاص جماعت کے ساتھ نماز پڑھتا

ہے جیسا کہ اسلاف میں ایک گروہ کرتا تھا اُس وہ اچھا ہے۔ (مجموع الفتاوی ۲۵/۲۲)

ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں!

”دیکن یہ نظر یہ کہ یہ رات فضیلت والی ہے۔ یا اکثر اہل علم کا نظر یہ ہے یا اکثر ہمارے علماء اور دیگر کابھی اور اس پر امام احمدی نص ہے کیونکہ اس رات کی فضیلت میں متعدد احادیث وارد ہیں۔ اور آثار سلف بھی اسکی تقدیم کرتے ہیں۔ اور اس رات کے کچھ فضائل مسانید اور سنن میں بھی مردی ہیں۔ (الفضاء الصراط المستقيم ۲۴۲)

غیر مقلدین (اہل حدیث) کے شیخ الكل فی الكل کا فتویٰ:

سوال: پندرھویں شعبان کو کیا شب قدر کا کوئی ثبوت ہے۔ اس شب کو ثواب جان کر حلاوت یا عبادت کرنا کیسا ہے؟

جواب: اس رات کے متعلق روایتیں ضعیف ہیں۔ اس دن کوئی کارخیر کرنا بذعت نہیں ہے بلکہ بحکم

ہمارا موقف بھی یہی ہے کہ اس رات میں اگر کوئی مسلمان اپنے خالق والاک کے سامنے سر بخود ہوتا ہے تو اس پر تنبیہ نہیں کرنی چاہیے۔ بلکہ اس رات اللہ تعالیٰ کی ہارگاہ میں گزارا کر اپنی خطاؤں اور لغزشوں کی معافی طلب کرنی چاہیے۔ اور آئندہ کے لیے گناہوں سے تائب ہو کر اس کے تقرب کو حاصل کرنا چاہیے۔ آخر میں گذارش ہے کہ اپنے پھوٹوں کو آتش بازی، پناٹے وغیرہ سے منع کریں کیونکہ یہ رات آگ سے پچنے کی رات ہے نہ کہ آگ سے کھینچنے کی۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اُلیٰ کو نیت عطا فرمائے۔ آمين!

تہذیب اسلام

مودودی میں جانے والے مذکورہ اہل کتب میں سید علام اعظم (علیہ السلام) اور یونیورسٹی اسلامیہ کالج کوئٹہ میں اسلام کی تحریک سے متعلق کتابوں میں اور سادہ بیان میں طبیب اہل سنت حضرت مولانا محدث احمد حسن میں کے باخوبی اسلام تبلیغ کر لیا۔ وہاں کے اسلامی علماء میرزا احمد رضا کے لئے اسی مذکورہ کتاب میں ایک بحث پر اعتماد فرمائے۔ جب حضرت مولانا خاقان حسن میں مکالماتیں نے اسیں لکھ لپڑھا تو پایام سیدی ملکا خیر تاجر ملکہ تاجر تبرد سات یا سویں اش اور اللہ جو مکی صدیقیں سے گئی تھیں۔ مذکورہ کتاب میں اسلام کی احتساب مطابق میں آئیں تھے:

تحریر و تحقیق: افضل شاہد اعوان

## اختتام سحر اور اذان فجر

علماء و خطباء کے لیے ایک توجیہ طلب مسئلہ

بسم اللہ الرحمن الرحيم

اسلام میں جن عبادات کے لیے وقت مقرر کیا گیا ہے ان عبادات کو اس وقت پر ہی ادا کرنا انجائی ضروری ہے۔ ورنہ وہ عبادت اکارت چلی جائے گی اور تجھی بر بادگناہ لازم کی مصدقہ ہن جائے گی۔ ان عبادات میں روزہ اور نماز سے پہلے اذان بھی شامل ہے۔

روزہ کا وقت صحیح صادق سے لے کر غروب آفتاب تک ہے۔ اگر اس وقت کی پابندی نہ کی جائے تو کسی صورت روزہ درست نہیں ہوگا اور سوائے بھوک اور پیاس کے کچھ حاصل نہیں ہو گا۔ یعنی اگر کوئی مسلمان صحیح صادق کے بعد یا غروب آفتاب سے پہلے قصداً کچھ کھاپی لے تو اس کا روزہ باطل ہو جائے گا۔ اسی طرح ہر نماز کے لیے بھی وقت معین ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ إِنَّ الصُّلُوةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كَيْثًا مُؤْقَوْتًا كَمْ بَلْكَ نَمَازُ وَقْتٍ مُقْرَرَهُ پَرْ مُمْنُونُ پَرْ فَرْضٌ كَمْ كَيْ ہے۔ ہر نماز سے پہلے اذان جو اس نماز کا وقت شروع ہونے کے بعد دی جاتی ہے سنت مؤکدہ ہے۔ جسے چھوڑنا یقیناً گناہ ہے۔ اذان کے لیے بھی وقت کی پابندی انجائی ضروری ہے۔ ورنہ وہ اذان ادا کی جائے ہو گی اور اگر نماز بھی وقت مقرر ہو میں ادا نہ کی جائی تو وہ بھی بر باد ہو جائے گی۔

اب میں قارئین اور خصوصاً علمائے کرام کی توجیہ ایک اہم مسئلہ کی طرف مبذول کرنا چاہتا ہوں۔ وہ یہ کہ روزہ بند کرنے کا وقت صحیح صادق سے پہلے ہے اور صحیح کی اذان کا وقت صحیح صادق کے بعد شروع ہوتا ہے۔ ان دونوں کو کسی صورت باہم ملا یا نہیں جا سکتا۔ ہمارے ہاں روزہ بند کرنے کے لیے سائز بھایا جاتا ہے اور نماز کے لیے اذان وی جاتی ہے۔ ان دونوں کا وقت

اگر ایک کرو دیا جائے یعنی سائز کے ساتھ اسی اذان پڑھ دی جائے تو لازمی طور پر سائز غلط وقت پر ہو گایا صحیح کی اذان غلط وقت پر ہو گی۔ سائز اگر غلط وقت پر یعنی صحیح صادق کے بعد ہوا تو جو لوگ اس سائز پر روزہ بند کریں گے ان کا روزہ نہیں ہو گا۔ اور اگر سائز صحیح وقت پر ہے تو صحیح کی جواز اذان سائز کے ساتھ ہو گی وہ غلط ہو گی یعنی وہ اداہی نہیں ہو گی۔ اور یوں سنت موكدہ ترک ہو جائے گی۔ وہ بھی رمضان المبارک کے مقدس ماہ میں کہ جس میں ہمیں دوسرے میتوں کے مقابلے میں زیادہ احتیاط سے کام لیتا چاہیے۔

ہمارے ہاں یہ معمول ہے کہ رمضان المبارک میں روزہ بند کرنے کے لیے جو نبی سائز بتتا ہے فوراً ہی متوذین اذانیں شروع کر دیتے ہیں۔ یوں لگتا ہے کہ وہ پتکر کا ہٹن آن کر کے مائیک کے سامنے چار کھڑے ہوتے ہیں۔ وہ اس بات سے بے خبر ہوتے ہیں کہ ابھی صحیح صادق نہیں ہوئی اس لیے اذان نہیں ہو گی اور اس کا گناہ ابھی گردن پر ہو گا۔ چنانچہ سنت موكدہ ترک ہو جاتی ہے اور جو نماز ادا کی جاتی ہے وہ درحقیقت بغیر اذان کے ہوتی ہے۔ حالانکہ اس طرح نماز پڑھنا کرو ہے۔ امام اعلیٰ سنت الشاہ احمد رضا خان محدث بریلوی علیہ السلام ایک سوال کے جواب میں فرماتے ہیں!

”بغیر اذان کے جماعت کرنا مکروہ ہے اور نماز مکروہ ہو گی۔“ (ادام شریعت ۱۸۹ مطبوعہ

شیاء القرآن پبلی کیشنز اور)

علامہ عبدالمحصّن عظیٰ علیہ الرحمہ فرماتے ہیں ا!

”مسجد میں بلا اذان واقامت کے جماعت سے نماز پڑھنا مکروہ ہے۔“ (باقی زید

مسیحی مطبوعہ مشائق بک کارزار اور)

مزید فرماتے ہیں کہ

”وقت ہونے کے بعد اذان پڑھی جائے۔ اگر وقت سے پہلے اذان ہو گئی تو وقت

ہونے پر دوبار اذان پڑھی جائے۔“ (باقی زید مسیحی مطبوعہ مشائق بک کارزار اور)

مولوی اکرم الحق صاحب دیوبندی "سجیہ" کے عنوان سے لکھتے ہیں!  
"اگر اذان وقت سے ایک منٹ بھی پہلے ہوئی تو وہ نہ ہونے کے برابر ہو گی"۔ (نمازی کتاب ص ۵۰، اکتبہ اسلامیہ دہلی)

مفتی محمد ظلیل خان برکاتی قدس سرہ رقطراز ہیں!

"وقت ہونے کے بعد اذان کی جائے۔ قبل از وقت کبھی بھی یادوت ہونے سے پہلے شروع ہوئی اور اشائے اذان میں وقت آگیا تو (اذان) دوبارہ کی جائے۔۔۔ بعض جلد باز نماز فجر کے لیے عموماً وقت سے پہلے ہی اذان شروع کر دیتے ہیں۔ خصوصاً ماہ رمضان المبارک میں"۔ (مشیہ بہشت زیر، ص ۱۸۸، مطبوعہ فربہ بک شال لاہور)

شیخ الحدیث علام غلام رسول عیدی لکھتے ہیں!

"امام ابو حنیفہ علیہ الرحمہ کے نزدیک کسی اذان کو بھی اس کے وقت سے پہلے دینا جائز نہیں ہے۔ کیونکہ اذان کا مقصد مسلمانوں کو یہ بتانا ہے کہ نماز کا وقت شروع ہو گیا ہے۔ اگر نماز کے وقت سے پہلے اذان دے دی جائے تو اول تو یہ مقصد فوت ہو جائے گا۔ ہانیاً ہو سکتا ہے کہ وقت سے پہلے اذان کی صورت میں کوئی شخص اذان سن کر نماز پڑھ لے۔ اور وقت سے پہلے بالاتفاق نماز نہیں ہوتی۔ پس اس صورت میں قبل از وقت نماز پڑھنے کی وجہ سے جس کی نماز نہیں ہو گی اس کا ذمہ دار وقت سے پہلے اذان دینے والا ہو گا۔ اسی لیے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے

"المؤذن مؤذن" مکوذن امین ہوتا ہے۔

اس بحث کے آخر میں آپ ایک حدیث لفظ فرماتے ہیں!

"امام ابو داؤد حضرت بلاں رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اس وقت تک اذان نہ دو جب تک کہ فجر ظاہر نہ ہو جائے"۔ (شرح صحیح مسلم، کتاب اصلوۃ جلد

اول، ص ۳۲۷، ۱۹۴۰ء، مطبوعہ فربہ بک شال لاہور)

علامہ سید محمود احمد رضوی قدس سرہ رقطراز ہیں!

”حضرت اُنس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ حضرت بالال رضی اللہ عنہ نے قبل الجھر اذان دے دی تو حضور ﷺ نے انہیں حکم دیا کہ بند مقام پر چڑھ کر یہ اعلان کریں کہ عہد (بالال) سوگی تھی اور غافل ہو گیا۔ حضرت بالال رضی اللہ عنہ نے یہ اعلان کر دیا اور کہنے لگے کاش بالال کو اس کی ماں نہ چلتی۔ پھر حضرت بالال رضی اللہ عنہ نے صبح صادق ہونے پر دوبارہ اذان دی۔ نیز طحاوی، مسدرک، بنیانی کے حوالے سے لکھتے ہیں ا।

”اُن عمر سے روایت ہے کہ حضرت بالال نے جھر سے پہلے اذان دے دی۔ حضور ﷺ نے فرمایا بالال تمہیں اس فعل پر کس نے ابھارا۔ عرض کی حضور سوکرا ہما گر نیند میں تھا گمان کیا کہ صبح صادق ہو گئی۔ حضور ﷺ نے حکم دیا کہ عہد میں تین بار اعلان کرو کہ بندہ سویا ہوا تھا (یعنی نیند کی حالت میں تھا) پھر حضور ﷺ نے بالال رضی اللہ عنہ کو اپنے پہلو میں تھائے رکھا یہاں تک کہ صبح صارق ہو گئی۔

ان احادیث سے بھی واضح ہوتا ہے کہ اذان قبل الجھر مشروع نہیں ہے۔ اور اگر غلطی سے دیہی گئی تو وقت ہونے پر دوبارہ دی جائی چاہیے۔ (فیوض الباری شرح بخاری، باب الاذان قبل الجھر۔ جلد دوم، ص ۲۲۵)

ہمارے ہاں سائرن کے ساتھ اذان دینے کی غلطی اتنی عام ہو چکی ہے کہ سوائے چند ایک کے تمام مساجد میں اس کا ارتکاب ہوتا ہے۔ نہ صرف چھوٹی مساجد بلکہ بڑی بڑی جامع مساجد اور دینی مدارس جہاں جیزو علماء و خطباء موجود ہیں، وہاں بھی غلطی دیکھنے سنتے میں آتی ہے۔ حد یہ ہے کہ ریڈیو اور ٹیلی ویژن بھی اس صفت میں شامل نظر آتے ہیں۔ نہ صرف تی ہر یلوی مسلک کی مساجد بلکہ دیوبندی مسلک کی مساجد میں بھی بھی کچھ ہو رہا ہے۔ حالانکہ پہلی اپنے آپ کو غلطی کہتے ہیں۔

اگر تقاضہ، احادیث اور کتب احتجاف کا بغور مطالعہ کیا جائے تو یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ روزہ بند کرنے کا وقت صبح صادق سے پہلے ہے اور اذان جھر کا وقت صبح صادق کے

بعد ہے۔ چنانچہ دین بندی مکتبہ فکر کے عالم مفتی محمد شفیع ”روزے کے معاملے میں احتیاط کا حکم“ کے عنوان کے تحت ”تذکر حدود اللہ فلا تقربوها“ کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ اسی طرح حرمی کھانے میں احتیاط وقت فتحم ہونے سے دو چار مرٹ پہلے ختم کرنا اور افطار میں دو تین مرٹ موخر کرنا بہتر ہے۔ اس میں بے پرواہی اور کل اگاری اس ارشاد خداوندی کے خلاف ہے۔” (معارف القرآن جلد اول ص ۲۵۶)

سورۃ البقرۃ میں ارشاد باری تعالیٰ ہے!

”وَكُلُوا وَاشْرِبُوا حَتَّىٰ يَئِسِّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَنْهِيْضُ مِنَ الْخَيْطِ  
الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ“۔

ترجمہ: اور کھاؤ اور پیہاں تک کہ تمہارے لیے ظاہر ہو جائے سفیدی کا اور راسیا ہی کے ذورے سے پوچھت کر۔ (کنز الایمان)

اس آیت مبارکہ میں رات کو سیاہ ذورے اور صبح صادق کو سفید ذورے سے تشہیدی گئی ہے۔ امیر دعوت اسلامی مولانا محمد علی اس قادری اس آیت کے ضمن میں لکھتے ہیں!

”اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ روزہ کا اذان فجر سے کوئی تعلق نہیں۔ یعنی فجر کی اذان کے دوران کھانے پینے کا کوئی جواز نہیں۔ اذان ہو یا نہ ہو۔ آپ تک آواز پہنچ یا شہ پہنچ۔ صبح صادق ہوتے ہی آپ کو کھانا پینا بالکل ای بند کرنا ہو گا۔“ (فیضان رمضان ص ۱۹۲، مطبوعہ مکتبۃ الدید کراچی)

مولانا محمد حنفی اختر لکھتے ہیں ا

”اکثر لوگ فجر کی اذان ہونے تک حرمی کھاتے پیتے رہتے ہیں۔ اور اس طرح وہ اپنے روزے کو ضائع کر دیتے ہیں۔ کیونکہ روزہ بند کرنے کا تعلق اذان فجر سے نہیں بلکہ صادق سے ہے۔ اور صبح صادق سے پہلے کھانا پینا بند کرنا ضروری ہے۔“ (مسکل رمضان المبارک ص ۷۳ مطبوعہ مرکزی انجمن غلامان مصلحت خانوادا)

امام بخاری علیہ الرحمہ نے ”صحیح البخاری“ میں کتاب الصوم کے اندر باقاعدہ ایک باب قائم کیا ہے جس کا عنوان ہے ”باب قدر کم بین السحور و صلاة الفجر“ یعنی سحری ختم ہونے اور نماز فجر میں کتنا فاصلہ ہوتا چاہیے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ حضرت زید بن ثابت سے روایت کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ ہم نے نبی علیہ السلام کے ساتھ سحری کھائی۔ پھر آپ صحیح کی نماز کے لیے کھڑے ہوئے انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں میں نے پوچھا سحری اور صحیح کی اذان میں کتنا فاصلہ ہوتا۔ انہوں نے کہا کہ پچاس آیتیں پڑھنے کی مقدار۔ (صحیح البخاری کتاب الصوم، بس ۸۷۹، مطبوعہ مکتبہ علمی اسلام لاہور)

اس حدیث کو مسلم، ترمذی، ابوداؤد، نسائی، ابن ماجہ اور سنن داری نے بھی کتاب الصوم میں ذکر کیا ہے۔ اس حدیث کی شرح میں علامہ سید محمد احمد رضوی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں!

”اس حدیث سے ثابت ہوا کہ فجر کا وقت جب شروع ہوتا ہے جب کہ روزہ دار کی سحری کھانے کا وقت ختم ہوتا ہے۔ معلوم ہوا کہ فجر کا اذال وقت طلوع صح صادق ہے اور حضور علیہ السلام سحری سے فارغ ہو کر نماز کے لیے اتنی دیر بعد متوجہ ہوتے جتنی دیر میں پچاس یا سانچھ آیتیں پڑھی جاسکیں۔“ (فتویٰ البخاری باب وقت الفجر، جلد دوم، ص ۳۶۰، مطبوعہ مکتبہ علمی اسلام لاہور)

اب اگر قرأت کے قواعد کے مطابق مخارج کی صحت کا لحاظ کرتے ہوئے پچاس یا سانچھ آیات کی تلاوت کی جائے تو ظاہر ہے کہ تقریباً اس منت تو خرچ ہوں گے۔ لہذا ہمیں بھی اختیام سحر اور فجر کی اذان کے درمیان وقفہ رکھنا چاہیے۔ چنانچہ مولانا امجد علی عظی علیہ الرحمہ اپنی مشہور زمانہ کتاب ”بیمار شریعت“ میں لکھتے ہیں!

سحری چھوڑنے کا جو وقت بیان کیا گیا اس کے آٹھ دس منت بعد اذان کی جائے تاکہ سحری اور اذان دونوں طرف احتیاط رہے۔ (بیمار شریعت: حصہ سوم، ص ۱۳۶، جوہان، بیل کیشنر، اوپنڈی) دیوبندی مکتبہ فکر کے عالم مولانا محمد منظور نعماںی بخاری شریف کی مندرجہ بالا حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں!

”صحت مخارات اور قواعد قرأت کے لحاظ کے ساتھ پچاس آیات کی تلاوت میں پانچ منٹ سے کم وقت صرف ہوتا ہے۔ اس ہنا پر کہا جا سکتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی سحری اور اذان کے درمیان صرف چار پانچ منٹ کا فاصلہ تھا۔“ (عوارف الحدیث کتاب احمد چادر، مطبوعہ کراچی)

اگرچہ نعمانی صاحب نے یہ تسلیم کیا ہے کہ مجی علیہ السلام کے دور میں سحری اور اذان کے درمیان وقت ہوتا تھا۔ لیکن انہوں نے یہ جو کہا ہے کہ چار پانچ منٹ کا وقت ہوتا تھا اس سے ہمیں اختلاف ہے۔ اس لیے کہ صحت مخارات اور قواعد قرأت کے مطابق اگر پچاس آیات کی تلاوت کی جائے تو تقریباً اوس منٹ کا وقت درکار ہوتا ہے۔ چنانچہ اہل حدیث کلتبہ فخر کے عالم حافظ صالح الدین یوسف بخاری شریف کی اسی حدیث کے فوائد میں لکھتے ہیں!

”اس سے معلوم ہوا کہ سحری بالکل آخری وقت میں کھائی جائے۔ یہی سنت طریقہ ہے۔ تاہم صحیح صادق سے پہلے پہلے کھائی جائے اور یہ وقت بقدر پچاس آیات انداز اوس منٹ ہو۔“ (ریاض الصالحین، کتاب انعامیں، نو ائمہ نبیر و ۱۲۳، ۲۲۸، مطبوعہ دارالسلام لاہور)

امیر دعوت اسلامی مولانا محمد الیاس عطارۃ دری دامت برکاتہم فرماتے ہیں!

”سحری میں اتنی تاخیر بھی نہ کر دیں کہ صحیح صادق کا شک ہونے لگے۔ جیسا کہ بعض لوگ صحیح صادق کے بعد بھر کی اذان میں ہو رہی ہوتی ہیں اور وہ کھاتے پیتے رہتے ہیں۔ اگر کھاتے نہیں تو پانی پی کر روزہ بند ضرور کرتے ہیں۔ آدے بے چارے اس طرح روزہ بند تو کیا کریں گے روزے کو بالکل ہی کھلا چھوڑ دیتے ہیں۔ اس طرح روزہ ہونا ہی نہیں اور سہارا دن بھوک پیاس کے سوا کچھ باتھ آتا ہی نہیں۔ اور روزہ بند کرنے کا تعلق اذان بھر سے نہیں بلکہ صحیح صادق سے پہلے کھانا پینا بند کرنا ضروری ہے۔“ (فیدان سنت ۱۰، ۲۸۷)

حضرت علامہ مولانا ناشمیر ادق اوری تراویلی لکھتے ہیں!

”ہمارے یہاں پیاری یہ نکل آئی کہ ریمی یو، می وی ہونے کے باوجود ہم جب تک اذان نہ سن لیں یا جب تک اذان فتحم نہ ہو جائے اس وقت تک کھانے کی کارروائی جاری رکھتے

ہیں۔ ہمیں چاہیے کہ سحری کا جو وقت ختم ہونے کا ہے اس سے پانچ منٹ پہلے روزہ بند کر لیں تاکہ اگر گھری آگے پیچھے ہو تو روزہ ضائع نہ ہو جائے۔ اذان کا انتقار نہ کریں کیونکہ اذان روزہ بند کرنے کے لیے نہیں ہوتی بلکہ نماز کے لیے ہوتی ہے۔ اور اذان کا وقت سحری کا وقت ختم ہونے کے بعد شروع ہوتا ہے۔ غروب آفتاب کا وقت میکن ہے اس میں بھی روچار منٹ تاخیر میں کوئی حرج نہیں۔ (شریعت گردی کے ہزار مسالیں، ص ۱۵۲، مطبوعہ ادیب پبلیشورز درہار ایکٹ اکتوبر)

قاری عتیق احمد خان قاسی دیوبندی لکھتے ہیں!

”سحری بھی تاحد مقدور اخیری وقت میں افضل ہے۔ لیکن اتنی تاخیر جائز نہیں کہ طلوع سحر کا شبہ ہونے لگے۔ رائی مسند جنڑیوں کے مطابق اپنی گھری کو درست رکھیں اور روزہ اعتیاط سحری سے تمن منٹ پہلے ختم کریں۔“ (رمضان المبارک ص ۳۷، مطبوعہ حلی اظیا)

معروف دیوبندی عالم دین مولانا محمد یوسف لدھیانوی ایک سوال کے جواب میں لکھتے ہیں!

”اگر صحیح صادق ہو جانے کے بعد کھایا، پیا تو روزہ نہ ہوگا۔ خواہ اذان ہو چکی ہو یا نہ ہوئی ہو۔ اور اذانیں عموماً صحیح صادق کے بعد ہوتی ہیں۔ اس لیے اذان کے وقت کھانے پینے والوں کا روزہ نہیں ہوگا۔ عموماً مسجدوں میں اوقات کے نتیجے لگے ہوتے ہیں۔ ابتدائے فجر کا وقت دیکھ کر اس سے چار پانچ منٹ پہلے سحری کھانا بند کر دیا جائے۔“ (آپ کے مسالیں اور ان کا مل جلد سوم ص ۳۳۶)

مولوی اکرام الحق صاحب نے ”روزہ کا بیان“ کے عنوان سے ایک باب میں تنبیہ کرتے ہوئے لکھا ہے!

”بندش سحری کے لیے اگر سائز سے خبردار کیا جاتا ہو اور اس کے ساتھ ہی اذانیں شروع کر دی جائیں تو غلط ہوگا۔ اس طرح یا تو روزہ ضائع ہوتا ہے یا اذان ہاٹل ہو جاتی ہے۔ چونکہ سائز صحیح صادق سے پہلے اور اذان کا صحیح صادق کے بعد ہونا ضروری ہے اور دونوں کا ایک وقت نہیں ہو سکتا۔ اس لیے ضروری ہے کہ سائز تو اپنے وقت پر ہی ہو جائیں اذان سے

حری بند کرنے کا کام نہ لیا جائے اور وہ (مناسب وقت سے) صح صادق کے چند منٹ بعد کسی  
جائے۔ (نمازی کتاب (مکمل) ص ۱۷۳، مطبوعہ مکتبہ اسلام پرسپشنز)

یہی مولانا صاحب ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں!

”رمضان شریف میں اذان فجر صح صادق سے پہلے نہ ہونے پائے اور جمع کی اذان  
زوال کے بعد ہونا ضروری ہے۔ ایسے اوقات میں کم از کم تین چار منٹ کی احتیاط ضرور  
کریں۔ (ایضاً ص ۱۰۲)

### روز سے سے متعلق ایک خطرناک غلطی:

ذکورہ بالا عنوان کے تحت دیوبندی مکتبہ فکر کے ادارہ غفران فرست گلی نمبر ۷۱ چاہ  
سلطان راولپنڈی کے دارالافتاء کی طرف سے ایک چھوٹا سا اشتہار شائع کیا گیا جس کی تحریر مندرجہ  
 ذیل ہے۔

”آج کے دور میں دین سے دوری اور جہالت کی وجہ سے اکثر روزہ رکھنے والے  
حضرات فجر کی اذان شروع ہونے تک حری کھانے کا سلسلہ چاری رکھتے ہیں اور بعض لوگ تو  
اذان فتح ہونے تک جبکہ بعض لوگ آخری اذان اور بعض لوگ محلہ کی اذان ہونے تک حری  
کھانے میں جتل پائے گئے ہیں۔ حالانکہ حری فتح کرنے کا تعلق اذان سے نہیں بلکہ صح صادق  
ہو جانے سے ہے اور اذان تو نماز فجر کے لیے دی جاتی ہے۔ جس کا وقت صح صادق سے شروع  
ہوتا ہے۔ اذان درحقیقت نماز کی سنت ہے نہ کہ روزے کی۔ خوب سمجھ لیجئے کہ! اگر اذان صح  
صادق ہو جانے کے بعد ہوئی اور اس پر کچھ بھی کھایا پایا گیا تو روزہ نہیں ہو گا اور اگر اذان ہی صح  
صادق ہونے سے پہلے ہو گئی تو پھر یہ اذان فجر کی جماعت کے لیے سچ نہ ہوگی، اس لیے اذان کو  
حری فتح ہونے کا معیار بنانا یا اذان صح صادق سے پہلے پڑھنا سخت اقصان کی چیز ہے۔ حری فتح  
کرنے کے لیے (اور اسی طرح افطار کے لیے) مستند کیلڈر اور جنسزیوں میں درج شدہ وقت کو  
اپنی صحیح گزی کے ساتھ معیار بنائیے اور یا مسجدوں میں یا اہتمام کیے جائے کہ حری فتح ہونے سے

پکھو وقت پہلے عمری کے ختم ہونے کی اطلاع دی جائے۔ مثلاً زبانی اعلان ہو یا کسی جگہ سائز  
بجا یا جائے پھر صادق ہو جانے کے بعد اذان پڑھی جائے۔ اس مسئلہ کو خود سمجھئے اور اپنے گھر  
والوں کو بھی سمجھائیے۔

”وفی الہندبہ تقديم الاذان على الوقت غير الصبح لا يجوز  
اتفاقاً وكذا في الصبح عند ابی حنيفة و محمد و ان قدم يعاد في الوقت  
هكذا في شرح مجمع البحرين لابن المثل و عليه الفتوى هكذا في التمار  
خانیه الخ“ (عالمگیری ج ۱ ص ۵۳ و کتابی الحبر الرائق ج ۱ ص ۲۲۲، ۲۲۳ و کتابی  
اعلاء السنن ج ۲ ص ۱۱۳، ۱۱۲، ۱۱۵)

تفصیل اور دلائل کے لیے مندرجہ ذیل کتابوں کی طرف رجوع فرمائیں۔

امداد الفتاویٰ ج ۲ ص ۱۰۵، امداد احکام ج ۲ ص ۱۰۹،

حسن الفتاویٰ ج ۲ ص ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۲ ج ۲ ص ۳۲۱، ۳۲۲

خیر الفتاویٰ ج ۳ ص ۷۰ آپ کے مسائل اور ان کا حل ج ۳ ص ۲۸۸۔

اوقات نماز اور سحر و اظفار کے نقشوں کے سلسلہ میں یہ بات نہیں بھولنی چاہیے کہ یہ علم  
تو قیت کی بنا پر مرتب کیے جاتے ہیں۔ تو ایک شہر یا علاقے کے لیے ترتیب دیئے گئے ایک سے  
زیادہ نقشوں کا اگر موازنہ کیا جائے تو یہ بات بخوبی واضح ہو جائے گی کہ ان کے اوقات میں تھوڑا  
بہت فرق پایا جاتا ہے جو کہ ایک منٹ سے لے کر پانچ منٹ تک ہو سکتا ہے بلکہ موجود ہے۔  
چنانچہ ولی کے شہور عالم دین مفتی اعظم حضرت علام مفتی شاہ محمد مظہر اللہ دہلوی علیہ الرحمہ نے  
اپنے نقش اووقات نماز میں اس کا اعتراف خود فرمایا ہے اور لکھا ہے!

”اس نقش کے اووقات میں بھی احتیاط سے کام لیں۔ کہ اذل تو سینڈ چھوڑ دیئے گئے  
ہیں اس لیے سینڈوں کا فرق تو ضروری ہے۔ پھر بعض دشواریوں کی وجہ سے تو اعداد فتن پر بھی کما حفظ  
عمل نہیں کیا گیا اس لیے بعض مقامات پر منٹ دو منٹ کا فرق بھی رہ گیا ہو تو تجہب نہیں۔“

ہمارے ہاں مخفی اعظم ہند مولانا شاد محمد مظہر اللہ دہلوی علیہ الرحمہ کا نقش اوقات نماز عموماً استعمال ہوتا ہے۔ جو کہ مستند بھی ہے اور بریلوی دین وحدی مکاتب فلک کے ہاں یکساں طور پر مقبول بھی۔ اس نقش میں اندازہ کے خصوصی عنوان کے تحت لکھا ہے!

”نماز کے حق میں کم از کم پانچ منٹ اور روزہ کے حق میں بھی پانچ منٹ کی احتیاط لازمی ہے۔ یعنی مثلاً اس نقش میں کسی روز صحیح صادقی کا وقت جو لکھا ہوا ہے اس سے پانچ منٹ پیشتر سحری تناول کرنا موقوف کروں اور اس وقت سے کم از کم پانچ منٹ بعد ازان صحیح دیں۔“  
لہذا مفتی صاحب علیہ الرحمہ کی اس ہدایت پر اگر عمل کیا جائے تو ظاہر ہے کہ اختتام حرم اور پھر کی اذان میں دس منٹ کا وقت ادا کیا جائیے۔

سحر و افطار کے لیے جو نقش جات رمضان میں ترتیب دیئے جاتے ہیں وہ دو اگنی نقش اوقات نماز کی مدد سے اسی بنائے جاتے ہیں۔ لہذا محتاط علمائے کرام احتیاط سحری و افطاری کے اوقات میں دونوں طرف دو چار منٹ کی گنجائش رکھتے ہیں۔ یعنی سحری کا وقت اصل وقت سے دو تین منٹ قبل اور افطاری کا وقت دو تین منٹ بعد دیتے ہیں۔

چنانچہ ہمارے شہر وادی کیش میں سحر و افطار کا نامم نیبل مرکزی جامع مسجد کے خطیب حضرت علامہ قاضی عبدالوحید سعیدی صاحب ترتیب دیتے ہیں۔ اسی کے مطابق پورے وادی کیش میں سائز ان بجائے جاتے ہیں۔ اگر قاضی صاحب کے اس نامم نیبل کا مخفی مظہر اللہ دہلوی علیہ الرحمہ کے نقش اوقات نماز سے موازنہ کیا جائے تو یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہو جاتی ہے کہ قاضی صاحب احتیاط سحری کا وقت اصل وقت سے دو منٹ قبل اور افطاری کا وقت تقریباً چار منٹ بعد رکھتے ہیں۔ تو گویا قاضی صاحب کے اس نامم نیبل کے مطابق رمضان میں جب اختتام حرم کا سائز ان بجا ہے تو اس وقت ابھی صحیح صادق ہونے میں یقیناً دو منٹ باقی ہوتے ہیں۔ اب جو لوگ سائز ان کے ساتھ ہی صحیح کی اذان شروع کر دیتے ہیں وہ کسی طور پر بھی درست نہیں ہو سکتے۔ تو پھر مجھے بتایا جائے کہ اس کا گناہ کس کی گردان پر ہو گا کہ رمضان المبارک کے مقدس مینے میں گویا صحیح کی

نماز تقریباً تمام مساجد میں اذان فجر کے بغیر ادا کی جاتی ہے۔ کیونکہ وقت سے پہلے دی گئی اذان، اذان نہیں ہوتی۔ مفتی مظہر اللہ دہلوی علیہ الرحمہ کے نقشہ پر تعمیہ کے عنوان سے واضح طور پر یہ لکھا ہوا ہے کہ اگر وقت سے پہلے اذان دیدی گئی تو وقت کے اندر اذان لوٹانا ضروری ہو گا۔

دعوت اسلامی کی طرف سے جو مستغل نقشہ اوقات نماز اور سحر و افطار جاری کیا گیا ہے وہ سب کے لیے قبل تقلید اور احتیا مفید ہے۔ اس میں باقاعدہ ختم سحری اور آذان فجر کے لیے الگ الگ کالم بنائے گئے ہیں اور ہر روز اذان میں چار منٹ کا فرق رکھا گیا ہے۔ بدقتی سے عام طور پر لوگوں کا سیکھی معمول دیکھا گیا ہے کہ وہ اذان پر ہی سحری و افطاری کا دار و بدار رکھتے ہیں۔ بلکہ بعض تو اذان فجر کے دوران ہی روزہ بند کرتے ہیں۔ اس عام غلطی کو دور کرنے کے لیے کیا ہی اچھا ہوتا کہ رمضان المبارک میں روزانہ صحیح صادق سے تحویل دیں پہلے ہی ہر مسجد میں اس طرح اعلان کر دیا جائے کہ تمام روزہ رکھنے والے اسلامی بھائی، بہنیں کھانا پینا بند کر دیں اور یہ بھی سمجھانا چاہیے کہ اذان فجر لازمی طور پر صحیح صادق کے بعد ہی ہوتی ہے اور وہ روزہ بند کرنے کے لیے نہیں بلکہ صرف فجر کے لیے دی جاتی ہے۔ (یہاں مت: مولانا محمد ایاس قادری، ص ۷۵، المکتبۃ المدینہ کراچی)

الحمد لله میرے گاؤں کی تمام مساجد میں انتظام سحر کے لیے اعلان ہوتا ہے اور وہ منٹ بعد اذان فجر ہوتی ہے۔ یہ مولانا محمد اشرف نقشبندی علیہ الرحمہ کی محنت اور تربیت کا نتیجہ ہے۔

آخر میں یہ وضاحت کرنا ضروری سمجھتا ہوں کہ افطاری مغرب کی اذان کے ساتھ ہوئی سکتی ہے لیکن سحری کا انتظام اذان فجر سے پہلے ہونا چاہیے اور اذان پکھ و قد کے بعد ہوئی چاہیے۔ اس لیے علماء، خطباء و ائمہ مساجد اور مؤذن حضرات کو چاہیے کہ اس مسئلہ پر توجہ دیں۔ اور روزوں اور نمازوں کو خراب ہونے سے بچائیں ورشہ برزو مخشر اس کا جواب دہ ہونا پڑے گا۔

☆☆☆☆☆ ☆☆☆☆☆ ☆☆☆☆☆

تحریر: محمد نور المصطفیٰ رضوی

## مسائل روزہ

روزہ توڑنے والے کام: (۱) کھانے، پینے، یا جماع کرنے سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے۔ جب کہ روزہ دار ہونا یا درہور نہیں۔ (۲) حصہ سُرپیٹ، پیزی، سگار وغیرہ پینے سے پان تمبا کو دغیرہ کھانے سے بھی روزہ ٹوٹ جاتا ہے (۳) شکر چینی، گز وغیرہ ایسی چیزوں جو منہ میں رکھنے سے سُکل جاتی ہیں۔ منہ میں رکھیں اور تحکوک نگل لیا تو روزہ ٹوٹ گیا۔ (۴) دانتوں میں کوئی چیز پنے برابر یا اس سے زیادہ تھی اُسے کھا گیا یا کم ہی تھی مگر منہ سے نکال کر پھر کھائی تو روزہ جاتا رہا۔

(۵) دانتوں سے خون نکل کر حلق سے نیچے اتر اور مراجموس ہوا تو روزہ گیا۔ ایک دو یونہ آنسو منہ میں چلا گیا تو حرج نہیں اگر زیادہ چلا گیا اور مراحلق میں محسوس ہوا تو روزہ نہ رہا۔ (۶) ناخنوں میں دو اچڑھائی یا کان میں تسل ڈالا یا خود چلا گیا تو روزہ ٹوٹ گیا مگر پانی کان میں چلا گیا یا ڈالا تو روزہ ٹوٹ گیا۔ (۷) منہ میں نکلن ڈوار کھا جس سے تحکوک رکھنیں ہو گیا اور تحکوک نگل لیا تو روزہ ٹوٹ گیا۔ (۸) تصدامہ بھرتے کی اور روزہ دار ہونا یا دھماکا تو روزہ ٹوٹ گیا۔ اگر قتے میں صرف ہلکم ہو تو روزہ نہیں ٹوٹتا۔

جن چیزوں سے روزہ نہیں ٹوٹتا: (۱) بھول کر کھایا یا جماع کیا روزہ نہیں ٹوٹتا۔ (۲) کمھی یا دھواں یا گردھلق میں جانے سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔ لیکن اگر تصدامہ بھتی یا خود ہواں پہنچایا تو روزہ ٹوٹ گیا۔ تسل یا سرمه لگایا تو روزہ نہ ٹوٹتا۔ (۳) دانت سے خون نکل کر حلق تک پہنچا مگر نیچے اتر ایا بھولے سے کھانا کھا رہا تھا یا آتے ہی فوراً نوال تحکوک دیا تو روزہ نہ گیا یو نبی سحری کھاتے کھاتے صح صادق ہو گئی اُسی وقت نواں اگل دیا تو روزہ نہ ٹوٹتا۔ (۴) تسل کے برابر کوئی چیز چرانی یا دھماکہ کے ساتھ حلق میں اتر گئی تو روزہ نہ گیا۔ مگر مراحلق میں محسوس ہوا تو جاتا رہا۔

روزے میں جو کام مکروہ ہیں: (۱) محبوث، چاقی، غبہت، گالی دینا، بیہودا بکنا، کسی کو ناجائز تکلیف دینا، ویسے بھی حرام مکروہ روزے میں زیادہ حرام اور ان کی وجہ سے روزہ مکروہ ہو جاتا ہے۔

۲) روزہ دار کو بلا عذر کسی چیز کا چھٹایا چبانا مکروہ ہے۔ (۳) منہ میں تھوک اکٹھا کر کے لگل جانا اچھا نہیں اور روزے میں تو یہ مکروہ ہے۔ (۴) گاب یا ملک وغیرہ سو گھنا دار میں موچھے میں جیل لگانا اور سرمدہ لگانا مکروہ نہیں۔ (۵) روزہ دار کے لیے کلی کرنے اور ناک میں پانی چڑھانے میں مہالہ کرنا مکروہ ہے۔

جن صورتوں میں قضا لازم ہے: (۱) گمان یہ تھا کہ صحیح صادق شروع نہیں ہوئی اس لیے کھایا پیا اور بعد کو یہ خیال لھٹتا ہے اور یا یہ گمان کر کے کہ سورج ڈوب چکا ہے انتظار کر لیا حالانکہ سورج ڈوب انہیں تھا تو روزہ ٹوٹ گیا مگر صرف قضا کرے۔ (۲) بھول کر کھایا پیا اور گمان کیا کہ روزہ ٹوٹ گیا اور اب قصد کھایا پیا تو صرف قضا ہے۔ (۳) کابن میں تیل پکایا یا پیت یا دماغ کی جملی تک رشم تھا اس میں دوا ذالی جو پیت یا دماغ تک پہنچ گئی یا ناک سے دوا چڑھائی یا پتھر، کنکری، ہمنی، دروئی، کاٹھر، گھاس وغیرہ ایسی چیز کھائی جس سے لوگ گھن کرتے ہیں تو صرف قضا لازم ہے۔ (۴) صحیح کو نیت نہیں تھی اور زوال سے پہلے کر لی مگر پھر کچھ کھایا تو صرف قضا ضروری ہے۔ (۵) حلق میں بارش کی بودی یا اولاد چال گیا یا بہت سے آنسو پیاس نگل لیا تو صرف قضا ضروری ہے۔

جن حالتوں میں روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے: (۱) سفر شرعی، حمل، بیماری اور بڑھاپا، ہلاک ہونے کا ذریعہ سب روزہ نہ رکھنے کے عذر ہیں۔ ان عذر ووں کی وجہ سے روزہ نہ رکھنا گناہ نہیں مگر بعد میں قضا ضروری ہے۔ (۲) بھوک یا پیاس ایسی ہو کہ ہلاک یا پاگل ہو جانے کا ذریعہ ہو۔ (۳) سانپ نے کامیا دیے ہی جان کا خطرہ ہو تو روزہ توڑ دیں۔ شیخ قاتی لینی وہ بڑھا جو عمر زیادہ ہو جانے کی وجہ سے اب روزہ برداز کرنے ورثی ہو گا تو اسے روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے۔ ہاں روزے کے بدلتے نہیں دنوں وقت ایک مسکین کو پیٹ بھر کھانا کھلانا اس پر واجب ہے۔ اگر نہیں ادا کرنے کے بعد روزہ رکھنے کی طاقت دوبارہ آگئی تو روزہ رکھنا واجب ہے۔ اور یہ نہیں صدقہ نقل ہو گیا۔ نوٹ: رمضان کا روزہ قصد اتوڑنے سے کفارہ لازم ہو جاتا ہے لیکن ایک غلام آزاد کر ہیا لگانا ساتھ روزے رکھنا یا سانپ مسکینوں کو پیٹ بھر دنوں وقت کھانا کھلانا۔

## قبوں سے حصول فیض (آخری قسط)

یہ بات متفق علیہ ہے کہ زندگی کے اعمال کے نتیجہ کا حصول برزخی زندگی میں قیامت تک طاری اور چاری و ساری رہے گا۔ ان معنوں میں حسن حسین میں یہ حدیث وارد ہے: کما تَعْيِشُونَ تَمُوتُونَ وَكَمَا تَمُوتُونَ تُخْتَرُونَ [ترجمہ: جس عمل پر زندگی گزارو گے اسی پر موت آئے گی اور جس عمل پر مرد گے (قیامت کے دن) اسی پر اٹھائے جاؤ گے۔] یعنی جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے یہ نور عطا فرمادیا اور ان کا خاتمہ بخیر ہو گیا، یہ نور قیامت تک ان کے جسم و روح پر وارد ہوتا رہے گا۔ جس طرح زندہ شخص سے یہ انوار دوسروں کے منتقل ہوتے ہیں اسی طرح فوت شدہ شخص سے بھی ان کا درود چاری رہتا ہے۔ فرق یہ ہے کہ زندہ شخص خود اپنی ہمت اور استطاعت کے مطابق یہ انوار دوسروں کو منتقل کرتے ہیں جبکہ فوت شدہ شخص سے یہ انوار اپنی ہمت سے لینا پڑتے ہیں۔

چیسا کہ حضرت خواجہ محبوب عالم رحمۃ اللہ علیہ نے ”ذکر خیر“ میں توکل شاہ انبالوی رحمۃ اللہ علیہ کا ایک قول اس سے متعلق بیان کیا ہے!

”فرمایا کہ فوت شدہ اولیاء اللہ میں انس نہیں ہوتا۔ اس واسطے فیض لینے والے کو اپنی طاقت سے سمجھ کر فیض لینا پڑتا ہے۔ اور صاحب ارشاد کی محیت میں بہت فائدہ ہے کیونکہ اس میں انس ہے اور اس انس کی عجیب خاصیت ہے۔ جب یہ برائی میں کوئی سر باقی نہیں رکھتا ویسے ہی جب یہ قابو میں آجائے اور مطمئن ہو جائے تو کام بھی ہوئے اچھے کرتا ہے..... فوت شدہ اولیاء اللہ کی قبر سے ابتدائیں فیض لینا کچھ فائدہ نہیں دیتا۔ چاہیے کہ زندہ صاحب ارشاد سے بیعت ہو کر سہلے فیض لینے کی انکل (طریقہ) سکتے پھر اگر قبور سے فیض لے تو ترتی ہو سکتی ہے ورنہ دیکھ لونتوں پر جو مجاور ہیٹھے رہتے ہیں کسی کو فیض کی خبر ہی نہیں اور سب سے زیادہ ان کو ہی فیض ہوتا چاہیے تھا۔

کوئک ہر وقت یہ ان کے پاس رہتے ہیں۔ اور زندہ اولیاء اللہ کے پاس اگر یونہی ہٹھ جاؤ چاہے متوحد بھی نہ ہو، فیض کھیپھوتا ہم ہا اراد و فیض پر تارہتا ہے۔

اس تحریر کے ہر قاری سے میرا سوال ہے کہ وہ آج تک جن بزرگوں کی خدمت میں  
چلتے رہے ہیں، کیا ان کی خدمت سے ”سفر در وطن“ میر آیا ہے؟ سفر در وطن، چنوں اور  
وقلیخوں (اگر انہوں نے کرائے ہوں) کے نتیجہ میں انوار کا ورواد اور شرح صدر محسوس کیا ہے؟ اگر  
جواب ”ہاں“ میں ہے تو بہت خوب، ان صاحب کا پلٹنگی نہ چھوڑیے۔ اور اگر جواب ”نہیں“ میں ہے  
تو اپنی عقیدت کے قبیلے کا رخ درست کرنے کی ضرورت محسوس کرنی چاہیے تاکہ آخرت میں اللہ  
تعالیٰ اور اس کے حبیب ﷺ کے سامنے شرمندگی سے بچ سکیں۔ (جواب ”نہیں“ میں ہونے کی  
صورت میں میری تحریر ”بیعت اور تجدید بیعت“ کا مطالعہ فرمائیں۔) آخر اس کی وجہ ہے کہ ہم  
ہر سارے ایسے لوگوں کی خدمت میں حاضر ہوئے، مذرا نے پیش کرنے، ان کے بتائے ہوئے  
عملیات و معمولات پر عمل کرنے کے باوجود کیوں قرآنی انوار اور شرح صدر سے محروم رہتے ہیں؟  
چلیں یہ سیس حاصل ہو سکا تو کم از کم اس کا شوق ہی پیدا ہو جاتا اور ایسے شخص کی طاش کا بھوت ہی  
سوار ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ نے ان انجامات سے نوازا ہو۔ غالباً اس کی وجہ ایسے نام نہاد بزرگوں  
کے کردار میں سوائے شہوت، غصہ، لایح، حسد اور سکبر اور کچھ ہے ہی نہیں۔ گدیوں کو تربیت کی  
بجائے کاروباری بنادیا گیا ہے۔ آئیے ہامکمل اور ناقص لوگوں سے افذا فیض یا حصول فیض کے  
تین سوچ پر ایک نظرڈالتے ہیں۔

ذکرِ خیر میں خواجہ محبوب عالم رحمۃ اللہ علیہ نے تعلیم فرمایا ہے!

"حضرت توکل شاہ ابادی رحمۃ اللہ علیہ نے) میری طرف مخاطب ہو کر فرمایا سکرت کی حالت میں ایک روز ہماری سیر ہوئی۔ ہم چھلوٹ (ہندوؤں کے مردے جلانے کی جگہ) میں گئے تو وہاں کلمہ شریف کا نیضان محسوس ہوا۔ ہم نے جو خیال کیا تو ایک شخص کو وہاں کلمہ شریف پڑھتے ہوئے دیکھا۔ وہ شخص وہاں کلمہ شریف بھی پڑھتا تھا مگر اس کے پیش میں آگ لگی ہوئی تھی

اور دھوان لفڑتا تھا۔ ہم نے پوچھا اس کی کیا وجہ کہ تیرا اور تمام بدن تو اچھا ہے اور پیٹ سے دھوان لفڑتا ہے؟ تو کہنے لگا کہ مجھے اسلام پر یقین تھا اور احکامِ اسلام کا حق تھا لیکن میں جو کھانے کی حرث سے کافروں کے دین میں رہا اس واسطے اسی جگہ پیٹ میں آگ لگی ہوئی ہے بالی سب بدن آگ سے بچا ہوا ہے۔

قدرت اللہ شہاب نے ”شہاب نامہ“ میں جھنگ کی کسی بہت بڑی گدی کے سجادہ نشین ”غلام مرشد خان“ کا واقعہ لکھا ہے۔ اس واقعہ کا ایک ایک لفظ اور ایک فقرہ پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے لیکن جبکہ نہ ہونے کی بنا پر اس کا اختصار تحریر کرتا ہوں۔ غلام مرشد خان کے ہاتھات کو عرس ”مبارک“ کی دو محظیں ہوتیں۔ پہلی محظی مریدین اور عام زائرین کے لیے جس میں قوانی، عارفانہ کلام اور ”حال پڑنے“ کا خاص اہتمام کیا جاتا۔ وسری محظی نصف شب کے بعد ضلعی اور دوسرے افسران بالا کے لیے حضرت کی حوالی میں منعقد ہوتی جس میں طوائفوں کے مجرے کا خاص انتظام و الصرام ہوتا۔ یہ محظی رقص و سرود صحیح بک جاری رہتی۔ حضرت غلام مرشد خان صاحب کو جو پہلی پسند آتی اس کے گھر اپنی پگڑی بھجوادیتے۔ جس گھر میں پگڑی کھنچتی اکٹھ گھروں والے اسے اپنے لیے باعث برکت سمجھتے۔ قدرت اللہ شہاب کو جھنگ کا ذپی کشڑ ہونے کے ناطے ایک خط موصول ہوا ”بیرون صاحب کی پگڑی ہمارے گھر کھنچنے گئی ہے، خدا را میری عزت بچا کیں۔“ رات کو ان کے گھر پر چھپا پاما را گیا۔ لیکن کی عزت تو نہ گئی لیکن بیرون صاحب پگڑے نہ جائے (آخر بزرگوں کی اولاد“ تھے کچھ نہ کچھ ”کرامت“ تو رکھتے ہوں گے کہ بھاگنے میں کامیاب ہو گے۔ (الاطاف) ان حضرت کا مزار یقیناً جھنگ میں کسی جگہ کسی نام سے موجود ہو گا اور حصول طریقت کے شرکتیں ان کے مزار پر ظلمات سے ”فیض“ اور ”الوار“ کی خیرات پانے جاتے ہوں گے اور اس کا بھر پور تذکرہ بھی کرتے ہوں گے۔ ان حضرت کا وزنگ کارا جو شہاب صاحب نے نقل کیا ہے یوں ہے:

حضرت تبلد و کعبہ فخر سا کال رہنمائے یا شتوں آفتاب طریقت ماتحتاب معرفت

بیان درستے کے غلام مرشد خان فرشتہ میں اور فکر و گدی اکل سنت کی نہیں ہے۔ (دریافت)

جناب مخدوم زادہ خلام مرشد خاں صاحب عجیب، یونیورسٹی آئینڈ لیڈر ایک سجادہ نشین جوانی سے لے کر اب بڑھا پے تک پر لے درجے کا زانی اور شرمنی مشہور رہا ہے، ایک گدی کا سجادہ نشین ہونے کے طے اس کے پاس نیک و بدھرثم کے لوگوں کا آنا جانا ہے۔ کل کلاں اس کے مرنے کے بعد اس کی قبر پر خواصورت مزار اور قبہ بنایا جائے گا اور ہم جیسے کتنے ناقص اس کی قبر سے "فیض" حاصل کرنے جایا کریں گے اور قبر سے انھی کرلو گوں کو صاحب مزار کے مقام درجہ کے علاوہ خود کو حاصل ہونے والے فیض اور توکارا بھرپور ذکر کیا کریں گے۔

میرا سوال ہے کہ تم میں سے کتنے لوگ ہیں جو کسی زندہ یا فوت شدہ شخص کو بزرگ گردان کر حصول فیض کے لیے جاتے ہوئے ان میں سے کسی بات کی بھی تحقیق کرتے ہوں؟ اس بات کا اختال تو نہیں ہے کہ ہم جس شخص سے فیض حاصل کرنے چاہیے ہوں وہ قرآن پاک کی نظر میں مستقل جانشی ہو اور حبیب خدا<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کے فرمانیں کے مطابق منافق ہو؟ ایسے حضرات سے جو حق در جو حق فیض لینے کے لیے آئے والے لوگوں کو خیال کرنا چاہیے کہ کیا ان سے سفر در وطن، درود انوار اور شرح صدر کی کوئی موہوم سی توقع بھی ہوگی؟ ایسا شخص بزرگ، عجیب یا سجادہ نشین چھوڑ انداز کے نماز پڑھتا ہو، سارا دن لٹکر کھلاتا ہو، ہوا میں اڑتا ہو کیا اس کی یہ کرامتیں مد نظر رکھی جائیں گی یا خدا اور اللہ کے حبیب<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کے ارشادات؟ کیا ہم میں سے ہر مسلمان کا یہ فرض نہیں ہوتا کہ حصول فیض سے قبل ان امور کا جائز ہے؟ کیا یہی وجہ تو نہیں کہ ہم ایسا شخص تلاش کرنے کی کوشش نہیں کرتے جو خدا اور رسول<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کے فرمانیں کے مطابق زندگی بسر کر رہا ہو؟ ہم اللہ تعالیٰ کے فرمانیں اور اس کے رسول<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی سیرت کی روشنی میں شخصیت تلاش کرنے کی بجائے صرف زبان کے چیکے، خاندانی تعلق بنانے کے بچھپے چل رہے ہوتے ہیں۔ ہم ان حضرات کے پاس حاضری کے وقت کیا واقعی فیض کے حصول کی غرض سامنے رکھتے ہیں؟ غالباً یہی وجہ ہے کہ ہم سالہا سال انہی لوگوں کی خلام گروہ میں رہنے کے باوجود خدا کے قرب کی جانب ایک قدیم بھی

نہیں انھا سکتے۔ لاہوری درویش نے کیا خوب کہا ہے:

شہری ہو دیپاتی ہو مسلمان ہے سادہ ماخڑہ تاں بجھتے ہیں کجھے کے بہمن  
نذرانہ نہیں سود ہے تیران حرم کا ہر خوت سالوں کے اندر ہے مجاہد  
میراث میں آئی ہے انہیں مند ارشاد زاغوں کے تصرف میں عقابوں کے لیشیں  
پادر کیے اگر آپ کسی زندہ یا غوث شدہ بزرگ کی محبت میں سفر وطن کی منزل طے کر  
رہے ہیں تو واقعی وہاں فیض ہے ورنہ آپ وہم کا فیکار ہیں جس کی بنا پر اپنا وقت اور وسائل آگ  
میں جھوٹک رہے ہیں۔

میں پچھلے کافی عرصہ سے کسی ایسے شخص کی حلاش میں ہوں جس کا اللہ تعالیٰ پر توکل کامل  
اور حکم یقین ہو۔ اللہ تعالیٰ کی مہربانی سے میرے تعلقات ایسے افراد اور خانوادوں سے ہیں جن کا  
اوڑھنا پچھونا طریقت اور شریعت ہے۔ میں نے جس سے بات کی کہ ایسا کوئی شخص ان کی نظر  
سے گزرا ہو تو میں ان کی زیارت کرنا چاہتا ہوں۔ ان لوگوں سے جو جواب ملا اس کا خلاصہ یہ ہے  
کہ ایسے لوگ کتابوں میں ہی ملتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے خاص کرم فرمایا اور مجھے ایسے ہی ایک شخص  
سے ملا دیا۔ دور و راز گاؤں میں مقیم، کامل طور پر غولت گزیں، گم ناہی میں خوش باتیں پُر اثر، محبت  
پُر اطمینان۔ مرشد نے ایک بار کہہ دیا "شاہ صاحب اآپ میرے امام ہیں" اس کے بعد بریس با  
بریس تک شاہ صاحب باوضور ہے کہ شیخ کسی بھی وقت امامت کے لیے ہلا میں گے۔ زندگی  
امتنوں سے پُر، لیکن کہنا یہ ہے کہ "اگر دعا قبول ہو جائے تو ایک بار الْحَمْدُ لِلّهِ کہے، اور  
جب دعا قبول نہ ہو مرض کے خلاف فیصلہ ہو جائے تو دوبار الْحَمْدُ لِلّهِ کہے کہ خداۓ  
بزرگ ذور ترنے نقسان سے بچالیا ہے۔ کوئی سجادہ نشین انہیں اجازت و خلافت نہیں دیتا کیونکہ  
سجادہ نشینوں کی خلافتیں تو یاسی ہوتی ہیں جبکہ اس خدا پرست انسان سے انہیں کسی قسم کی مالی یا  
افرادی یافت کی امید نہیں۔ میں نے پورا زور لگایا کہ سلسلہ بیعت شروع فرمائیں جیسا کہ ان کے  
مرشد نے سنت کے مطابق ان کو اپنا مصلحتاً بخدا اور ان کی اقدامیں نماز ادا کر کے انہیں اجازت

بخشی۔ ان کا اصرار رہا کہ انہیں اس کی ضرورت نہیں، اگر یہ کام کروانا ہوا تو جس طرح مرشد پہلے انہیں رہنمائی بخشتے ہیں اسی طرح خواب میں حکم دے دیں گے، تب اس کے متعلق سوچوں گا۔  
 یہ تفصیل لکھنے کا مقصد آپ کو مزارات سے قبل اتنی قابلیت ہوئی چاہیے کہ وہ صاحبِ مزار شخصیت ہے کیا۔ وہاں فور ہے بھی یا نہیں؟ یا وہاں خلت ہے اور ہم ظلمت میں سے حصہ لے کر اور اپنا موجودہ نور بھی برپا کر کے تو اپس نہیں آرہے؟۔

کوئی ایسا مزار ہو یا زندہ شخص جس کے متعلق گمان ہو کہ اس کو اللہ تعالیٰ نے فیض کی نعمت سے نواز ہے اور وہ حصول فیض کا ذریعہ بھی ہے تو سب سے پہلے اس بارے میں تحقیق کی ضرورت ہے کہ وہاں فیض ہے بھی یا ہم کا شکار ہو گئے ہیں؟ مثلاً اگر کسی صاحب کے متعلق مشہور ہے کہ بہت بڑے ولی اللہ ہیں اور ہم ان کے پاس کہب فیض کے لیے جاتے ہیں تو یہ محبوس کرتے ہیں کہ ان حضرت کی حالت یہ ہے کہ عبادات میں اکثر مقالات پر منتوں پر عمل ہے جو انہیں ہیں، معاملات کا یہ حال ہے کہ دوسروں کا شرعی حق کھائے بیٹھے ہیں، نہ تو معاف کرایا اور نہ ہی ادا کیا۔ آپ خود سوچئے کیا ایسے شخص سے الوار اور فیض کا درود ممکن ہے؟ پھر ہماری فیض محبوس کرنا چ ہی ممکن ہارو؟ سہی وہم ہے جس میں ہمارے عوام و خواص کی ایک بہت بڑی آبادی جتنا ہو کر بے عمل ہو گئی ہے اور خود کیا اپنے بیرون کو قلندر بھجو کر میاز، روزہ اور زکوٰۃ جیسی فرض عبادات کے متعلق کہتے پھرتے ہیں کہ انہیں معاف کر دی گئی ہیں۔ نبی ﷺ کو تو نماز معاف نہیں، ان قلندر صاحب کو معاف ہے۔ معاذ اللہ من ذالک کسی بھی عالم سے پوچھ لیجئے کہ وہ شخص جو بیانِ ہوش و حواس یہ دعویٰ کرے کہ اسے نماز معاف کر دی گئی ہے وہ مسلمان بھی ہے یا نہیں؟

آئیے اس کی کچھ مثالیں پیش کر دوں:

اس فیض کے درود کا احسان سب سے پہلے اپنے اوپر ہوتا ہے اور اس تو اتر سے ہوتا ہے کہ وہم کا شائبہ تک نہ رہے۔ کامل ہیر کی رہنمائی میں وہم اور درود انوار کا فرق ظاہر ہوتا رہتا ہے۔ جب تک

ساکن کو یہ مقام حاصل نہ ہو بلکہ مزار سے حصول فیض تو وور کی بات ہے بلا تحقیق ایسے لوگوں کی محبت میں بیٹھنا بھی ایمان کا جائز و نکال سکتا ہے۔

حضرت مجدد الف ثانی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں

”اگر یہ سے کسی وقت خلاف شریعت کام ہو جائے تو مرید کو چاہیے کہ اس امر میں پھر کی تقلید نہ کرے۔“ (کتب شریف نمبر 313 ذخراں)

یہی وجہ ہے کہ ہمیں ہمارے پیش وریج شریعت سے یعنی نہیں دیتے۔ ہم میں سے کتنے ہیں جنہوں نے استغفار، وضو کا طریقہ، نماز اور زکوٰۃ وغیرہ اپنے پوری تقریروں یا صحبت سے سیکھا ہو؟ حضرت محبوب عالم رحمۃ اللہ علیہ اپنی شہرہ آفاق تصنیف ”ذکر خیر“ میں اپنے مرشد کامل حضرت توکل شاہ انبالوی رحمۃ اللہ علیہ کے متعلق اپنے مشاہدات بیان کرتے ہوئے رقم طراز ہیں!

”ایک روز اس بات کا ذکر تھا کہ قبروں سے فیض ہوتا ہے یا نہیں اور جو قبروں سے فیض لیتے اور اسے اویسی طریقہ بتاتے ہیں اس کا کیا حال ہے؟ حضور نے فرمایا ہاں فیض ہوتا ہے اور ہم نے بھی بہت قبروں سے فیض لیا ہے۔ ایک دفعہ ہم حضرت علی کرم اللہ و جہد کی روح مبارک سے فیض لینے لگے بہت ہی فیض ہوا، خوب لذت آئی۔ ہمیں فیض لیتے لیتے کوئی دواڑھائی گھٹنے لگ گئے تو حضرت علی رضی اللہ عنہ نے میرے دامنے پا تھک کی انگلیاں جھک کر فرمایا!“ بس بھی کر۔“ پھر فرمایا کہ ہمارے اس پا تھک کی انگلیوں میں تین دن تک در در رہا۔

فرمایا! ایک روز ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ سے فیض لے رہے تھے۔ ہم نے دیکھا کہ روحوں کا ایک گروہ آیا ہے اور ہمیں کہہ رہا ہے کہ ”یہ سید ہے۔“ میں نے خیال کیا کہ ان کو اس طرح معلوم ہوا؟ پھر ہمیں خیال آیا کہ یہ جو ہم حضرت علی رضی اللہ عنہ کا فیض لے رہے تھے اور ہمیں اس میں قاہو گئی تھی اس فیض سے انہوں نے معلوم کیا کہ یہ سید ہیں۔ معلوم ہوا کہ یہ روحیں اس تجلی کی خادم ہیں جو حضرت علی رضی اللہ عنہ کا فیض ہے اس سے انہوں نے معلوم کیا۔

قدرت اللہ شہاب نے اپنی شہرہ آفاق تصنیف ”شہاب نامہ“ کے باپ ”چھونا منہ بڑی

بات" میں اپنا واقعہ نقل کیا ہے جس کی تفاصیل کچھ یوں ہے: ایک بار مجھے کسی چھوٹے سے گاؤں میں جمعہ کی نماز پڑھنے کا اتفاق ہوا جہاں ایک نیم خاندہ سے مولوی صاحب خطبہ رہے تھے۔ انہوں نے ایک داستان سنائی کہ حضور رسول کریم ﷺ جب اپنے صحابہ کرام علیہم السلام ارضوان کی کوئی درخواست یا فرمائش منظور نہ فرماتے تو وہ بی بی قاطرہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی درخواست پیش کرتے کہ حضور پیغمبر ﷺ سے منظور کروالا کیس۔ حضور نبی کریم ﷺ بی بی قاطرہ رضی اللہ عنہا کی اسی درخواست یا فرمائش خود لی میں نے حضرت بی بی قاطرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روح مبارک کو ایصالی ثواب کی نیت سے پڑھ کر دعا مانگی: "یا اللہ امیں درخواست کرتا ہوں کہ تو حضرت بی بی قاطرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی روح طیبہ کو اجازت مرحت فرماد کہ وہ میری ایک درخواست اپنے والد گرامی ﷺ کے حضور میں پیش کر کے منظور کروالیں۔ میں اللہ کی راہ کی خلاش میں مروجہ راستوں پر چلنے کی سکت نہیں رکھتا۔ اگر سلسلہ اویسیہ واقعی حقیقت ہے تو مجھے اس سے استفادہ کرنے کی ترکیب اور توفیق عطا فرمائی جائے۔"

چھ سالات پتھے بعد راجہ نک میری جمن بھائی کا ایک عجیب خلما موصول ہوا۔ وہ مشرف بہ اسلام ہو چکی تھیں اور زندگی اعلیٰ و روح کی پایہ صوم و صلوٰۃ خاتون تھیں۔ انہوں نے لکھا تھا:

The other night I had the good fortune to see  
"Fatimah" daughter of the Holy Prophet (Peace be  
Upon Him) in my dream. She talked to me most  
graciously and said, "Tell your brother in law  
Qudrat Ullah Shahab, that I have submitted his  
request to my exalted Father who has very kindly  
accepted it."

[ترجمہ: اگلی رات میں نے خوش قسمی سے فاطمہ رضی اللہ عنہا بنت رسول اللہ ﷺ کو خواب میں دیکھا۔ انہوں نے نیرے ساتھ نہایت توضیح اور شفقت سے با تمیں کیس اور فرمایا کہ اپنے دیور تقدیر اللہ شہاب کو بتاؤ کہ میں نے اس کی رخاست اپنے برگزیدہ والدگر ایم ﷺ کی خدمت میں پیش کر دی تھی۔ انہوں نے ازرا و نوازش اسے منظور فرمایا ہے۔]

یہ خط پڑھتے ہی میرے ہوش و حواس پر خوشی اور حرمت کی دیواری کی طاری ہو گئی۔ یہ تصور کہ اس برگزیدہ محلل میں ان باپ بیٹی کے درمیان میرا ذکر ہوا، میرے روئیں روئیں پر ایک تیز و تند نشی کی طرح چھا جاتا تھا۔ دو تین دن میں اپنے کرے میں بند ہو کر دیوانوں کی طرح اس صدرع کی جسم صورت بنا بیٹھا رہا۔

بھوے بہتر ڈکر میرا ہے کہ اس محلل میں ہے

جب تک سالک اس کیفیت کو نہ پہنچ جائے تب تک ہر معروف بزرگ کے پاس اس نیت سے بیٹھنا لفڑان دو ہو سکتا ہے۔ جب تک انسان شہوت، غصہ، حرص، ولائقہ، بخل، حسد اور سکبر کے ملنی اثرات سے بچتا رہے تب تک یہ نور و اروہوتا رہتا ہے۔ ابتدائی طور پر اس نور اور وہم میں فرق کرتا ایک کڑا امتحان ہے۔ اس سے بھی مشکل اور پر بیان کردہ بیماریوں کے متعلقی اور ثابت اثرات کا اور اک اور ان میں فرق کرتا ہے۔ مبتدی (جس کی طریقت کی تعلیم میں انہیں ابتداء ہو) بسا اوقات حرص اور ولائقہ کو ثابت سمجھ رہا ہوتا ہے جبکہ وہ سالک کے ایمان کا جائزہ نکال کر رکھ دیتا ہے۔ آج ہمارے ہاں اس رہنمائی کے ذائقی ہر گاؤں، قبیسے اور گلی محلے میں موجود ہیں (جن میں سے اکثر یہ پیشہ ور عاملوں کی ہے جو علم سے بے بہرا اور کالے علم سے پیسہ کمانے کا ادا کھولے پیشے ہیں۔ باقیوں نے تیجرا کا کوئی عمل سیکھ رکھا ہے اور اسے پیش کے طور استعمال کر رہے ہیں۔) جو لوگ رضاۓ اللہ کے راستے کے متعلقی اور خواہشمند ہیں وہ اپنے تیسیں حقیقی مرادوں کمال کو حللاش کرتے تو ہیں لیکن تھک ہار کر خاندانی گدوں کے سجادہ نشینوں پر اکتفا کرتے ہوئے اس غلام گروہ میں محصور ہو کر رہ جاتے ہیں۔ خاص طور پر وہ گدیاں جہاں انتظام کی خوبصورتی، وقت بے وقت

کھانے کا اہتمام، لوگوں کی آمد و رفت اور بالخصوص اپنی تعریف میں شائع شدہ رسائل وغیرہ کی بہت سی تحریریں میں ایسے لوگوں کی طالش میں بہت گھوما ہوں اور ایسے سیکڑوں لوگوں سے ملا ہوں لیکن ان میں سے صرف دو سجادہ نشین (خواجہ غلام سید الدین اور حضرت پیر اعظم شاہ) ایسے تھے جو اپنی ذات میں مجھے کامل محسوس ہوئے لیکن دوسروں کو نوازنا کے معاملے میں صرف ایک حضرت کو کسی حد تک دسترس تھی۔ لیکن ان کے ہاں بھی متعدد اور طریقت پر عالم جماعت نظر نہیں آئی۔ سید اشریف میں میرے شیخ ابوالوفا حضرت صدیق احمد اس طرح کی ایک منفرد جماعت ہاتھ میں کامیاب ہوئے لیکن آپ علیہ الرحمہ کے وصال کے بعد غالباً ہم جانشینان کی تربیت کی کمی کی ہا پر ان میں سے کئی ایک سالک و راغب طریقت میں مزید ترقی نہ کر سکے۔ اس کے باوجود اس جماعت کے زیادہ تر لوگ سنت ہائے نبوی ﷺ پر آخری کار بندر ہے۔ میں ذاتی طور پر اسے بھی بڑی کامیابی تصور کرتا ہوں۔ حضرت خواجہ غلام فخر الدین سیالوی علیہ الرحمہ سیال شریف کے سجادہ نشین حضرت خواجہ قمر الدین سیالوی علیہ الرحمہ کے چھوٹے بھائی تھے لیکن کمال میں تقریباً انہیں کے ہم پایا ہے۔ دیسے بھی تاریخ پر نظر ڈالیں تو مجھے کم ہستیاں ہی ایسی نظر آتی ہیں جن کی اولاد و اتنی اس قابل ہو سکی کہ لوگوں کو فیض دینے کے قابل ہو۔ آپ تجربے کے لیے سجادہ نشینوں کے پاس حاضری دیں، آپ کو مندرجہ ذیل قسم کی گفتگو سننے کو ملے گی:

1۔ سیاست، گاڑیاں، پلات، بڑے لوگوں سے تعلقات وغیرہ

2۔ تعلیمات کے ذریعے کامیاب علاج کے تذکرے

3۔ بزرگوں کی غلط اور پچی جھوٹی حکایات، پراٹ لیکن بے سر و پا ارشادات۔ مثلاً میں نے بہت عرصہ قبل ایک واقعہ سنایا۔ ہمارے علاقے کے ایک گاؤں میں ایک حافظ صاحب کے پاس ایک گذر ریا آیا کہ وہ جس لڑکی سے شادی کرنا چاہتا ہے اس کے والد نے شرط لگائی ہے کہ قرآن پاک حفظ کرو تو میٹی کا ہاتھ دوں گا۔ اس عمر میں حفظ کرنا ممکن نہیں، کوئی تعلیم وغیرہ ہنا دیں کہ شادی ہبہ نہ شاہوجائے۔ انہوں نے فرمایا کہ تم ظہر کی نماز میرے پیچے پڑھنا۔ اس نے ظہر کی نماز آؤں

کے پیچے ادا کی۔ نماز کے بعد ان بزرگ نے دامیں طرف سلام پھیرا تو اس طرف والے نمازی حافظ ہو گئے، باکم سلام پھیرا تو بھروسے لوگ حافظ ہو گئے۔ ہم نے اس واقع کی بہت تحقیق کی مگر اس کی کہیں سے کوئی اصل ثبوت مل سکی۔

4۔ اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کے ساتھ تعلقات اور واطریتے جو بہاں تجھے کا ذریعہ بنتے ہیں ان سب کا رخ پیر کے آداب پر آشتم کر دیا جاتا ہے۔ مثلاً حضرت خلیفہ مسیح الدین رحمۃ اللہ علیہ معظم آبادی کے حوالے درج ذیل واقعہ تواتر سے بیان کیا جاتا ہے کہ

”سورہ لہب نماز میں نبی پڑھنی چاہیے کیونکہ اس میں رسول ﷺ کے پچا کا ذکر ہے۔ اللہ تعالیٰ جس گستاخ رسول ﷺ کے ہاتھوں نے کا حکم دے رہا ہے اور اس کے ہاتھ اس عبرت ناک انداز میں توڑے کے اہمیان کم تو ایک طرف اس گستاخ کی اپنی سگی اولاد بھی پناہ مانگتی رہی، ہم اس کے پچا ہونے پر اللہ تعالیٰ کی اتری ہوتی سورہ پڑھنے سے امت کو روکنے کی کوشش کر کے ”ٹوپ دارین“ میں ”حددار“ بننے کے خواب دکھار ہے ہیں۔“

غالباً اس کے پیچے یہ سوچ کا فرمایا ہے کہ گستاخ رسول پچا کے احراام میں قرآن ترک ہو سکتا ہے تو پیر صاحب جو کہ نائب رسول ﷺ ہیں کے احراام کا عالم کیا ہوتا چاہیے۔ یہاں حضرت صاحب معظم آبادی رحمۃ اللہ علیہ کے اپنے الفاظ نقل کر دوں کہ انہوں کہا کیا تھا جنمیں بگاؤ کرہم نے مریدوں کے دلوں میں اپنا جھونا سچا احراام پیدا کرنے کے لیے کیا سے کیا بنا دیا۔

حضرت صاحب علیہ الرحمۃ فرمایا!

”قرآن کریم کی وہ آیات اور سورتیں جن میں عذاب اور سزاوں وغیرہ کا ذکر ہے وہ جلالی ہیں اور جن میں رحم و کرم، جنت کی نعمتوں اور خوشخبریوں کا بیان ہے، ان کا مزانج جمالی ہے۔ سارا کلام خدا کا ہے اور اس میں کوئی فرق نہیں لیکن بزرگانی دین اکثر فرض نمازوں میں جمالی آیات اور سورتوں کو زیادہ پسند فرماتے تھے۔ یہ عمل بھی عشقِ الہی کے حصول کے لیے مجرب ہے۔ سورہ لہب کم پڑھنی چاہیے (یہ نبیں فرمایا کہ بالکل نبیں پڑھنی چاہیے) کیونکہ اس میں قبرِ الہی کی

بھک ہے اور ہر آیت و سری سے بڑھ کر ہے۔ بندے کا کام تو اپنے رب کو راضی کرنا ہوتا ہے نہ کہ ہار بار اس کے تہذیب و فضب کا ذکر کرنا۔“ (ماخواطہ مددیہ پاک) پروفسر اکمل صاحزادہ، میمن انگلی، اسلامیت اول فروری 1990ء، ارجمند المرجب 1410ھ، صفحہ 64)

تبہرہ کرنے کی بجائے فیصلہ قارئین پر چھوڑتے ہیں کہ بات صحی کیا اور کیا بنا بھی گئی۔

اس تمام بحث سے ہم اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ فیض خواہ زندہ سے لیما ہو یا صاحب مزار سے، پہلے سالک و راغب کو یہ مقام حاصل ہونا چاہیے کہ جس کے پاس حصول فیض کے لیے حاضر ہو رہا ہے اس کے سینے اور قبر میں نور ہے بھی یا نہیں۔ اگر اسے زندہ شخصیت کے متعلق ہی معلوم نہیں ہو پایا کہ اس کے سینے میں فیض ہے بھی یا نہیں جبکہ وہ سانے ہے، اس کی محبت میرے ہے، اس کے معمولات اور اعمال دیکھے جاسکتے ہیں تو فوت شدہ شخصیت جو خود منوں مٹی کے پہنچے ہے، ہے آپ دیکھنیں سکتے اس کے متعلق فیض کی موجودگی کا از خود اندازہ لگایں کہاں تک درست ہو سکتا ہے، آپ خود بہتر تبہرہ کر سکتے ہیں۔ لذا جب تک ماںک اس مقام کو نہیں پہنچتا کہ

وہم اور فیض میں انتیاز کر سکے  
فیض کو یقین کی حد تک درست محسوس کر سکے  
زندہ صاحب فیض سے الحظہ فیض کر سکے

تب تک اسے قبر سے حصول فیض کے معاملے میں بہت احتیاط برتنی چاہیے۔ اس مقام کے سالک کو چاہیے کہ ان چکروں میں پڑنے کی بجائے نماز، روزہ، احکام شریعت اور رسول اللہ ﷺ کی سنتوں پر عمل کرتا ہے اور ساتھ ساتھ اس دشت کی شناوری کے لیے بھی کوشش رہے یہاں تک کہ اسے اللہ تعالیٰ اپنے جیب پاک ﷺ کے صدر تے صحیح اور اک عطا فرمادے۔

جس طرح حصول فیض کے لیے فیض لینے کا طریقہ اور الیت ضروری ہے اسی طرح فیض دینے کے لیے بھی فیض ہونے کے ساتھ ساتھ فیض منتقل کرنے کا طریقہ اور الیت ہونا ضروری ہے۔ ایک شخص نے پی۔ ایچ۔ ذی۔ کر رکھی ہے میمن اللہ تعالیٰ نے اس کی شخصیت میں

پڑھانے کی الیت رکھی ہی نہیں تو وہ اخالم ہونے کے باوجود دوسروں کو منتقل کرنے سے قصر رہے گا۔ اس کے مقابلے میں ایک کم پڑھا ہوا شخص جس کی شخصیت میں اللہ تعالیٰ نے پڑھانے کی خوبی عطا فرمائی ہے اُسے ہر کوئی اچھا استاد کہے گا اور اُس سے استفادہ بھی زیادہ کرے گا۔ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ فیض لینے کے لیے ہمیشہ صاحب ارشاد کا مرید بننا چاہیے کیونکہ اس کے پاس فیض ہوتا بھی ہے، اور اُسے منتقل کرنے کا فن بھی آتا ہے۔ اس تمام بحث سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ:

(1) بہت سے بزرگ ایسے ہیں جن کے پاس فیض ہوتا ہے مگر سالکین کو حاصل نہیں ہوتا یا اس کے حصوں میں از حد محنت اور دشواری کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ان میں مجدوب اور ملتمی بزرگ شامل ہیں۔ مجدوبوں کے ہاں جانے سے برہیز کرنا جائیے اگرچہ اخیز فیض کرنا آتا بھی ہو۔

(2) بہت سے مشہور مزارات ایسے ہوتے ہیں جن کے متعلق عوام الناس کا گماں ہوتا ہے کہ یہاں فیض کا انبار ہے جبکہ وہاں کچھ نہیں ہوتا بلکہ تور کی بجائے ظلمت ذیرہ ڈالنے پڑتی ہے۔ ان کی مشاہدیں یہلے بیان کر دی گئی ہیں۔

(3) چند مزارات ایسے ہیں جن کے متعلق جیسا مشہور ہوتا ہے ویسا ہی فیض ان کے ہاں ہوتا ہے اور ہر لینے والے کو ملابھی ہے۔ اس کی بہت سی ذاتی مثالیں میں نے عرض کروی ہیں۔

## مزار سے کب فیش کا طریقہ:

۔ کسی کامل کے مزار پر حاضری سے قبل نیت کرے کہ وہ کیوں حاضر ہوتا چاہتا ہے۔ میرے گمان میں جس مزار پر واقعی انوارات اور فیوض و برکات ہیں وہ صاحب مزار ان لوگوں میں سے ہے جن کے متعلق اللہ تعالیٰ نے انعمت علیہم فرمایا ہے لہذا نیت کر لے ”یا اللہ اتنا نے جو انعامات اس شخص پر کیے ہیں ان میں سے مجھے بھی حصہ عطا فرم۔“ جب مزار پر پہنچو تو اگر قدیم کی طرف راست ہو تو ادھر سے حاضر ہو ورنہ زور دہ کرے اور جہاں سے راستے ملے وہاں سے حاضر ہو جائے۔

ہمارے ہاں کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ قبر کو پورا نہ چاہیے اور کچھ لوگ اسے مناسب نہیں سمجھتے۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کا فتویٰ ہے کہ قبر سے چار ہاتھ دوڑ رہنا چاہیے اسے دیوبندی مکتبہ لفڑی کے مستند عالم رشید احمد گنگوہی بھی حصول فیض از مزارات کو جائز سمجھتے ہیں۔ ۷  
اگر صاحب مزار کے پیغمبر مبارک کے سامنے جگہ خالی ہے تو ہاں پیغام جائیں ورنہ جہاں جگہ ملے ہاں تشریف رکھیں۔ یہاں قرآن پاک، ہمدرد شریف، درود شریف یا جو سورتیں وغیرہ پڑھنا چاہیں ان کی تلاوت کر کے صاحب مزار کے لیے ایصال ثواب کر کے دعا کیں "یا اللہ اے اپنے اس مقبول بندے پر تو نے جوانعامات فرمائے ہیں ان کا کچھ حصہ مجھے بھی عطا فرم۔"

اس کے بعد کامل خاموشی اختیار کر کے مرافقہ فرمائیں۔ مناسب یہ ہے کہ پہلے "مراقتہ ائمہ ذات" لے کریں۔ اور پھر "مراقتہ رحمۃ اللہ علیہنہ" ہے فرمائیں۔ منتظر سا لکھن آخرين

۱) مزارات شریف میں حاضر ہونے میں پائیتھی کی طرف سے جائے اور کم از کم چار ہاتھ کے فاصلے پر موابہل میں (چھوڑ کے سامنے) کھڑا ہو اور متوسط آواز (میں) با ادب سلام مریض کرے۔ اسلام میک یا سیدی رحمۃ اللہ علیہنہ و برکاتہنہ تین بار، ہمدرد شریف ایک بار، سورۃ الکافر میں سات بار، پھر درود غوثیہ سات بار، اور وقتِ فرست میں سورۃ نبیین اور سورۃ الحنک بھی پڑھ کر اللہ عز و جل سے دعا کریں کہ اللہ اس قدر ات پر مجھے اتنا ثواب دے جو تیرے کرم کے قابل ہے تا کہ جو میرے مغل کے قابل ہے۔ اور اسے میری طرف سے اس بندہ متعبول کونڈہ رہے۔ پھر اپنا مطلب جو ہادر شریف ہوا اس کے لیے دعا کرے اور صاحب مزار کی روح کو اللہ عز و جل کی پارگاہ میں اپنا ولیت قرار دے۔ پھر اس طرح سلام کر کے واپس آئے، مزارت کو نہ چھٹے نہ پسندے اور طرف بالاتفاق ناچاکرے اور سجدہ حرام۔ تادی روپی، جلد حرم، ہاپ الہماز، مسئلہ نمبر 150: صفحہ نمبر 522: شائع کردہ رضا قادری مطہری: چامد نکامی رضویہ احمد وان لا ہوری دروازہ الامور۔

۲) رشید احمد گنگوہی صاحب تادی رشید یہ میں "قبروں پر تصریح صدر کی اصلاحیت" کے باب میں یاں رقم طراز ہیں: سوال: بعض صوفی قبور اولیاء پر جنم بند کر کے چھٹے ہیں اور سورۃ الہماثر جو پڑھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہمارا سید کھاتا ہے اور ہم کو بزرگوں سے فیض ہتا ہے۔ اس بات کی کچھ مسائل بھی ہے یا نہیں؟

جواب: اس کی بھی اصل ہے، اس میں کوئی حرج نہیں اگر نیت خیر ہے۔ فقط ارشاد تعالیٰ اہم۔

صاحب مزار کا مرافقہ کریں یعنی صاحب مزار کی طرف متوجہ ہو کر ان کے قلب کے نیچے اپنا قلب رکھ کر فیض لینے کی کوشش فرمائیں۔ مبتدی اور متوسط کو چاہیے کہ صاحب مزار کی بجائے اپنے مرشد کا تصور کرے کہ ان کے سیدنا قدس سے ایک نور میرے سیندھ میں آ رہا ہے۔ اس بات کی دوبارہ تاکید کر رہا ہوں کہ صاحب مزار کی بجائے اپنے مرشد کا تصور کریں البتہ منتظری کے لیے آزادی ہے، صاحب مزار کا تصور کرے یا اپنے مرشد کا، یا دونوں کا۔ وہ لوگ جو لطائف اور حقائق کے اس باقی میں سے گزر رہے ہوتے ہیں (اگر وقت اجازت دے تو) ان کے لیے بہتر ہے کہ اپنے لطائف اور حقائق یا جہاں تک کا وہ سبق لے جکے ہیں ان کا مرافقہ بھی کر لیں۔ متوسط اور منتظری سالگریں یہ محسوں کرنے کی کوشش کریں کہ دورانی مرافقہ کو ناطیفہ زیادہ دروش ہوتا ہے اور کوئی حقیقت زیادہ واضح ہوتی ہے؟ ایک مزار پر متعدد بار حاضری کے بعد سالک کو اندازہ ہو جانا چاہیے کہ کس مزار سے کس مقام کا فیض حاصل ہوتا ہے۔ جو لوگ ابھی تک سلسلہ بیعت میں داخل نہیں ہوئے یا جنہیں اس باقی شروع نہیں کرائے گئے ان کو مرافقہ اسم ذات اور مرافقہ حرمتۃ الملائیں ﷺ پر ہی اکٹھا کرنا چاہیے اور صاحب مزار کی طرف متوجہ ہونے کی جرأت کرنے سے احتساب کرنا چاہیے۔ جب مراقبات سے فارغ ہو جائے تو اللہ تعالیٰ سے دعماً نگے۔ یہ بات خاص طور پر ذہن نشین

۱) مرافقہ اسم ذات: اپنے دل کی دھڑکن کی طرف متوجہ ہوں، اسے غور سے میں اس سے اللہ اللہ اللہ کی آواز سنائی دے گی۔ زبان بند کر کے اس آواز کو سنتے رہیں ساگر مشکل پیش آئے تو اپنی کالائی پر نہیں محسوس کریں اور زبان کے ساتھ اللہ اللہ اللہ اللہ کہیں۔ جب زبان بند رہیں ایک ساتھ چنان شروع دعا جائیں اس وقت زبان بند کر لیں اور دل کی دھڑکن پر غور کریں کہ نبی اللہ کہہ رہی ہے۔ یہ مراقبہ دن میں بھلے بہت مرچہ کریں لیکن ایک وقت میں زیادہ سے زیادہ پانچ منٹ تک ہی کریں۔

۲) مرافقہ حرمتۃ الملائیں ﷺ: تصور میں اپنے آپ کو وصف مبارک رسول اللہ ﷺ کے سامنے لے جائیں اور آپ ﷺ کے روپ اظہر سے آئے والے انوار کو اپنے قلب پر والیں۔ آپ ﷺ کے ہاں کی رہگوں کے انورات مختلف اوقات میں وارد ہوتے ہیں اس لیے آخر سے کسی رنگ کا نور آئے وہ اعتمام ہے، اسے دین قلب میں سوئیں۔

رہے کہ دعا معطیٰ حقیقی سمجھتے ہوئے صرف اور صرف اللہ تعالیٰ سے مانگی جاتی ہے، رُخ خواہ چدر بھی ہو۔ ہاں البتہ صاحبِ مزار اور اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کی دعا کی جلد تجویز کا ذریعہ نہ تھا۔ دعا مانگ کر جس طرح آپ حاضر ہوئے تھے اسی طرح وہاں سے واپسی کا راستہ اختیار کریں۔

لیکن یہاں ایک عرض کرنا ضروری خیال کرتے ہوں کہ یہ میراپنا تجھ پر ہے اور میں اس معاملہ میں سند کا وجہ نہیں رکھتا لہذا ہر شخص اپنی ذاتی استعداد کو استعمال کرتے ہوئے کوئی فیصلہ فرمائے۔ اللہ تعالیٰ مجھے سب وہیوں سے اور شیطانی خیالات سے اپنے پناہ میں رکھے۔ آمین

جن مزارات سے مجھے واقعی فیض ملا، ان میں سیدنا امیر حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ، مدینہ منورہ؛ حضرت کعب بن زئیر رضی اللہ عنہ، امین، ابوظہبی؛ سلطان العارفین بازیزید بسطامی، ایران؛ حضرت ابو الحسن خرقانی، ایران؛ ابو علی قاری دی، ایران؛ حضرت سیدنا امام علی رضا، ایران؛ خواجہ مجتبی عالم، سید اشریف؛ سید حسیب اللہ شاہ، گجرات؛ خواجہ نور محمد مباروی، چشتیاں شریف؛ شاہ سلیمان تونسوی؛ حضرت دوست محمد قندھاری، موی زلی شریف؛ حافظ عبدالکریم، عید گاؤ، راولپنڈی؛ محمد فاضل شاہ، گرگی شریف (نیکسلا) سید رحمت علی شاہ، تلنہ خانیوال؛ سید محمود شاہ گیلانی، کروڑپکا؛ حضرت طاہیر بندگی میانی صاحب، لاہور؛ سید علی ہجویری المعروف داتا سعیج بخش، لاہور؛ بابا فرید الدین سعیج شاہ، پاکپتن شریف؛ میر سید شفاعت علی بخاری، اسلام آباد؛ حضرت امین الدین بھنگی، ناک پور، پاکپتن شریف؛ حضرت عین الدین، بھگوان پور، تھیل ریپاپور؛ حافظ محمد عبد اللہ، موضع بوہت، تھیل پھالیہ۔ رحمة اللہ علیہم اجمعین۔ یہ بھی تجوہ پڑیں آیا ہے کہ زیادہ تر بزرگوں کے ہاں کسی خاص حقیقت یا لفظ کا فیض وافر ہوتا ہے۔ دو حضرات کے ہاں تمام لکھائی اور حقائق کے انوار بہ یک وقت اور بارہ محسوس ہوئے، یہ حضرات بیرون یہ ہیں یعنی حضرت خواجہ مجتبی عالم اور سید حسیب اللہ شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہما۔ تین بزرگوں کے ہاں بالکل مختلف معاملہ نظر آیا، وہ یہ کہ مروجہ انوار کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ نے ان کا اپنے نور بنا دیا ہے جو ان حضرات کے

ساتھ ہی مخصوص ہے۔ یہ حضرات ہیں سید علی ہبھیری المعروف داتا نجاشی، حضرت خواجہ محبوب عالم اور حافظ محمد عبداللہ رحمۃ اللہ علیہم۔

حضرت کعب بن زہیر رضی اللہ عنہ صحابی رسول ﷺ ہیں اور متعدد عرب امارات کی سب سے بڑی امارت ابوظہبی کے شہر احمدین کے پرانے قبرستان میں مدفن ہیں جو اس شاہراہ پر واقع ہے جو احمدین شہر سے جملی طیارہ کو جاتی ہے۔ مشہور مزار مبارک ہے، شہر میں کہیں سے پوچھیں تو پتہ چلا جاتا ہے۔ احمدین میں حضرت کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مزار مبارک پر انوارات کا یہ عالم تھا کہ جس جانب اور جس جہت توجہ ہوئی وہ اپنی کیت و یکنیت کے اختبار سے اس ہندہ ضعیف کے ہمت و حوصلے سے نہ صرف زیادہ تھے بلکہ بے حد و حساب اور اس کمزور روح کے لیے ناقابل برداشت بھی۔ روپ رسول ﷺ کی حاضری کی کیشیات یا ان سے باہر ہیں اور میرا فہم و ادراک ان کے احاطہ سے قاصر ہے۔ البتہ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا فیض ہمہ گیر، ہمہ جہت اور ہمہ اوصاف ہے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے رعب اور شریعت پر عمل کی شدت کے مقابلے میں اپنے کوتاہ عمل اور کرم ہمتی کے پیش نظر چند بار توجہ ہوئی مگر شرم سے سر جھکا کر اور آنکھیں کھوں کر اس جہاں میں واپس آگیا۔ حضرت سیدنا امیر حزره رضی اللہ تعالیٰ عنہ بہت ہی گنی، فیاض اور دل کھول کر عطا فرمائے والے ہیں۔ ان کی تفصیلات کہیں اور تحریر کروں گا۔ اتنا واضح کرنا شاید مناسب ہو گا کہ مجھے کس صاحب مزار پر کس فیض کا غلبہ نظر آیا۔ حضرت خواجہ محبوب عالم اور سید جیب اللہ شاہ صاحب کے باں تمام لطائف اور حکاکن پر یک وقت اور ہمہ وقت موجود نظر آئے۔ حضرت پیر سید رحمت علی شاہ کے باں لطیفہ قلب کا غلبہ نظر آیا۔ اس کی confirmation بھی ہوئی۔

حضرت ایمن الدین بھی علیہ الرحمہ ناک پور پاکستان شریف پر لطیفہ سر کے نور کا غلبہ از حد جمال کے ساتھ ہے۔ حضرت ایمن الدین بھگوان پور تھیصل دیپاپور پر لطیفہ اذنی کا غلبہ ہے لیکن ان کے مزاج کا جمال درود انوار میں از حد سرعت اور شدت کے نتیجہ میں زائر گھبرا جاتا ہے۔

[غالباً اسی وجہ سے ان کے ہال زائرین کی آمدت ہونے کے برابر ہے۔] اگر سالک گھبراہٹ پر قابو پا کے ہمت کر جائے تو لطف دو بالا ہو جاتا ہے۔ حضرت طاہر بندگی علیہ الرحمہ اپنے سلسلہ کے لوگوں کی جانب زیادہ متوجہ ہوتے ہیں اور جس مقام کی سالک کو ضرورت ہو اسی سے نواز دیتے ہیں۔ حضرت راتا ٹنچ بخش علیہ الرحمہ ہمہ گیر ولایت کے حال ہیں۔ ان کا اپنا ایک ذاتی نور ہے، ہمے میں "سچ بخشی" فیض کہتا ہوں، ہر وقت وارد ہوتا ہے اور یہ نہایت ہی پر کشش ہے۔ مگر ذاتاً حضور سے اپنی مرثی کا نور سالک کو اپنی ہمت سے لیتا پڑتا ہے۔ سچ بخشی نور اس قد رپر کشش، پہ اثر پہ از جمال اور لطیف ہے کہ اکثر سالکین کو اس میں مستقر کر کے اُنہیں اپنے مقام اور اپنی ضرورت سے بھی بے خبر کر کے رکھ دیتا ہے۔ وہ سالکین جو اس کا اور اس کے رکھتے ہیں اور اس جانب توجہ دیتے ہیں، بہت کچھ حاصل کر کے لختے ہیں۔ آخر میں اپنی ایک عرض دہرانا چاہوں گا کہ یہ میرا ذاتی تجربہ ہے اور میں ان معاملات میں سند کا درجہ نہیں رکھتا لہذا ہر شخص اپنی ذاتی استعداد کو استعمال کرتے ہوئے کوئی فیصلہ فرمائے۔

پلیس: نزدیک اتحادیت کا تحقیقی و تحریکی جائزہ

قول لینے سے رائزہ اہل منت سے خارج نہیں ہوتا مگل نظر ہے اور اس مضمون میں یہ بھی بیان کردیا گیا ہے کہ اگر اقوال متعارض ہو تو ان پر عمل کرنے کے کون کون سے تو احمد دسوایا ہیں۔ ہر یہ پر کہ اقوال متعارض میں اقوال کا اہم پلاس اور اگلہ ایک ہونا ضروری ہے جبکہ محترم شاہ صاحب کے دلائل بتاتے سندا معتبر ہیں اور نہ اسی یا اقوال اضفیت ایک مصدقیت کے متعارض ہیں۔ ان شاہ اللہ ان متعارض اقوال کی حقیقت اگلے مضمون میں ویش کیس جائیں گی۔ اس مضمون میں بات واضح کر دی گئی ہے کہ اگر محترم تبلیغ شاہ صاحب کے جیش کردہ اقوال متعارض کو بالغرض مان لیں تو پھر بھی یہ بات مغل نظر ہے کہ کسی بھی قول کو ہاتا سمجھ ہو گا۔ کیونکہ ایک تو متعارض اقوال میں سے کسی ایک قول کو ماننے کے اصول حافظ اہن عبدالبری کتاب چائم الجیان واحلم کے حوالے سے جیش کر دیے گئے ہیں اور حدیث ”اصحابی کا نہیم“ عدال الحدیث بنی ضعیف ہے۔ محترم تبلیغ شاہ صاحب کی پوری کتاب زبدۃ الحقائق اُنی اقوال متعارض سے بھرپڑی ہے لہذا انہیوں نے اس مسئلہ کو تلقی رکھا اور کسی ایک کے قول کو ماننے والے کو اہل جنت میں ہمار کیا اگر جب شاہ صاحب کا اقوال متعارض میں سے کسی ایک قول ماننے والا موقف ہی صحیح نہیں تو پھر ان اقوال متعارض کو قویش کرنے کا کچھ فائدہ نہیں اور اہم بات تو یہ کہ محترم تبلیغ شاہ صاحب اضفیت ایک مصدقیت کے وہ ہیں۔ محترم تبلیغ شاہ صاحب نے جو اقوال متعارض ہیں کے وہ ان کی حقیقت اور تجویز کے لئے اگلے مضمون کا مطالعہ کرنے گا۔ تا کہ حقایق و اوضاع ہو سکے اور دل کوں دیتے حاصل ہو۔

ابوأسامة ظفر القادری بکھروی

## کچھ علم حدیث کے بارے میں (قطع 3)

علم حدیث سے ناداقف لوگوں اور صرف نام کے مسلمانوں کو اسلام کے خصوصاً حضور ﷺ کے دلشن جس راستے سے زیارت گراہ کر سکتے ہیں اور کرتے ہیں وہ حدیث ہے۔ یہ ہماری بدھستی ہے کہ آج اس ترقی یافتہ دور میں ہم جہاں دنیاوی علوم کے لیے اپنے بچوں کو منجی اور اپنے سکولوں میں تعلیم دلاتے ہیں مشکل مضماین پڑھواتے اور سکھلاتے ہیں اس کا پچاسواں حصہ بھی علوم حدیث کا ہم اپنے بچوں کو نہیں سکھلاتے۔ اس کا حل یہ ہے کہ علوم حدیث کو عام کیا جائے اور اصل علم پھیلا دیا جائے اس لیے کہ انہیں کا سب سے بڑا علاج یہ ہے کہ روشنی کر دو اور میرا ایک لحد دریگ لگائے بغیر بھاگ جائے گا۔

ضعیف حدیث کا بیان:

**لغوی تعریف:** اشت کے اعتبار سے ضعیف توی کی خد ہے۔ ضعف سی بھی ہوتا ہے اور معنوی بھی۔ یہاں ضعف سے مراد معنوی ضعف ہے۔

**اصطلاحی تعریف:** ہر وہ حدیث جس میں حدیث صحیح اور حدیث حسن کی مذکورہ صفات مجع نہ ہوں وہ حدیث ضعیف ہے۔ (مقدمہ ابن الصلاح صفحہ ۲۰، النوع الثالث معرفة الضعفية من الحديث) حافظ ابن حجر عسقلانی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! "کل حدیث لم تجتمع فيه صفات القبول"۔ ہر وہ حدیث جس میں صفات قبول مجع نہ ہو (وہ حدیث ضعیف ہے)

**ضعیف حدیث کی اقسام:** ضعیف حدیث کی چار اقسام ہیں۔

۱۔ ہمیں قسم یہ ہے کہ اس کا ضعف اتنا کم ہے کہ اعتبار کے قابل ہے۔ خلا یہ ضعف اخلاق طراوی، اسے حظوظ، مذکور کی وجہ سے ہے۔ تو یہ حدیث ضعیف متابعات اور شواہد کے کام آتی ہے۔ خلافی ضعف کے سبب پائے جانے سے قوت پا کر صن بغیرہ یا کسی بغیرہ ہو جاتی ہے۔

۲۔ وہ ضعیف حدیث ہے جو راوی کے فتن وغیرہ کی وجہ سے متروک ہو۔ بشرطیکہ اب تک مرحد کذب میں

داخل نہ ہو۔ اسی حدیث احکام میں لائق جھٹ نہیں البتہ مدحہب راجح پر فضائل میں مقبول ہے۔

۳۔ وہ حدیث جس کا راوی کذاب و ضارع یا جھوٹ سے متهم ہو۔ یہ حدیث ضعیف کی بدر ترین حرم ہے۔ بلکہ بعض حاوارات کی ہاپر مطلقاً اور ایک اصطلاح پر اگر ان کا مدار کذاب پر ہو تو اس کو بھی موضوع کہتے ہیں۔ نظر و قلم ان اصطلاحات پر یہ قسم موضوع بھی میں داخل ہوگی۔

۴۔ قسم بالا جماعت ناقابل اعتبار ہے۔ یہاں تک کہ فضائل میں بھی اس کا کوئی اعتبار نہیں۔ بلکہ اس کو حدیث بھی مجاز آ کہتے ہیں۔ ورنہ حقیقت میں یہ حدیث نہیں۔

قارئین کرام کو اس بات کا خیال رہے کہ ضعیف کی پہلی دو قسموں کا حکم اور ہے اور آخری دو قسموں کا حکم اور ہے۔ یہاں پر ہی بدر مدحہب عوام کو دھوکہ دیتے ہیں اور ضعیف کا معنی موضوع کر دیتے ہیں۔ اور جب اپنی باری آتی ہے تو ہماراں کو یہ تمام تو انہیں یاد آ جاتے ہیں۔

حدیث ضعیف فضائل میں معتبر ہے: حدیث ضعیف فضائل اعمال اور مناقب کے باب میں پہلی دو قسم معتبر ہیں۔ چنانچہ علام ابوی ولی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! ”قال العلماء من المحدثين والفقهاء وغيرهم يجوز ويستحب العمل في الفضائل والترغيب والترحيب بالحديث الضعيف ما لم يكن موضوعاً“۔ (الاذكار المستحبة من كلام سید الانبرار للنبوی صفحہ ۱۶)

ترجمہ: ائمہ محدثین و فقهاء اور دیگر علماء کرام فرماتے ہیں کہ فضائل اعمال اور ترغیب و تحریک میں حدیث ضعیف پر عمل کرنا مستحب ہے جبکہ موضوع نہ ہو۔

اسی طرح علامہ ابن حجر العسکری علیہ الرحمہ نے فضائل کے سلسلے میں حدیث ضعیف پر عمل کے لیے دلیل دیتے ہوئے کہا ”قد اتفق العلماء على جواز العمل بالحديث الضعيف في فضائل اعمال لأنَّه أَنْ كَانَ صَحِيحاً فِي نَفْسِ الْأَمْرِ فَقَدْ أُعْطِيَ حَقَّهُ مِنَ الْعَمَلِ بِهِ وَالْأَنْمَاءُ يَتَرَبَّ عَلَى الْعَمَلِ بِهِ مَفْسِدَةٌ تَحْلِيلٌ وَلَا تَحْرِيمٌ وَلَا ضَيْعَ حَقٌ لِلْغَيْرِ“۔ (اللهم ان شرحت اربیں)

ترجمہ: بے شک فضائل اعمال میں ضعیف حدیث پر عمل کے جواز پر علماء کا اتفاق ہے۔ اس لیے کہ یہ حقیقت میں صحیح ہے۔ تو اس پر عمل کرنے سے اس کا حق ادا ہو۔ ورنہ اس پر عمل کرنے سے حلال اور حرام بنانے اور دوسرا کے حق کو ضائع کرنے کا خطرہ نہیں ہے۔

فِي الْأَقْرَبِ مِنْهُ أَوْ لِلْأَكْثَرِ مِنْهُ "الضَّعِيفُ غَيْرُ الْمُوْسَبِ عَوْنَى بِهِ فِي فَضَائِلِ أَعْمَالٍ" -

(٢٣٠٣/القرار رقم)

ترجم: فضائل اعماں امیر، حدیث ضعف رعل کیا جائے گا بس اتنا جائے کہ وہ موضوع نہ ہو۔

ای طرح مقدمہ امام ابو عمر وابن الصلاح و مقدمہ جرجانیہ و شرح الفقیر للمسعین و تقریب النواوی  
اور اسکی شرح تدریب الرادی میں ہے اور مدین وغیرہم علماء کے نزدیک ضعیف سندوں میں  
تساہل اور بے اظہار ضعف موضوع کے سوا ہر قسم حدیث کی روایت اور اس پر عمل فضائل اعمال  
وغیرہ با امور میں جائز ہے۔ جنہیں عقائد و احکام سے تعلق نہیں۔ امام احمد بن حنبل و امام عبدالرحمٰن  
بن مہدی و امام عبد اللہ بن مبارک وغیرہم ائمہ سے اگلی تصریح منقول ہے۔ وہ فرماتے ہیں جب  
هم حلال و حرام میں حدیث روایت کریں تو تکفی کرتے ہیں اور جب فضائل میں روایت کریں تو  
زمی کرتے ہیں۔ (تدریب الرادی / ۲۹۸، مطبوعہ لاہور بیان النواوی، روپیہ ۵/ ۲۸۱ مطبوعہ لاہور)

اس طرح مقاصد حسنة صحیح ۲۰، موضوعات کبیر طالعی قاری ص ۶۳، ثوت القلوب امام ابوطالب محمد بن علی الہمی /۱۳۳۶، مقدمہ ابن الصلاح ص ۲۹، کتاب الراوی محدث زکریا بن محمد شافعی، مرقات شرح مکملۃ ۲/۸۳ میں ہے۔ تفصیل کیلئے فتاویٰ رضویہ جلد ۵ میں رسالہ ”منیر الحین فی حکم تقبیل الاجماعین“ مطالعہ فرمائیں۔

حدیث ضعیف کی تقویت کی وجہہ:۔ کبھی حدیث ضعیف متعدد اسناد سے مروی ہو کر حسن  
لئے وار کبھی صحیح لغیرہ ہو جاتی ہے۔ جیسا کہ امام عبدالوحاب شرعاً فرماتے ہیں!

"یے شیک جمہور محمد شین نے حدیث ضعیف کو کثرت طرق سے جھٹ مانا ہے اور اسے

بھی بھی اور بھی حن سے بھی کیا۔ (میران اکبری لٹھراتی انسٹیوٹ / ۲۸ ملینہ مصر)

اسی طرح مرقات شرح مکملہ ۳/۱۸، الاسرار المرفوعہ فی اخبار الموضوعات ص ۳۲۶، فتح القدر ۱/۱۸۶، المیر ان الکبری للشعرانی ۱/۲۸، الصواعق عن الحجر قدس ۱۸۲، تعلیمات علی الموضوعات ص ۲۵۷ میں ہے۔

۲۔ کسی حدیث ضعیف پر اہل علم کا عمل اس کو حسن ہنا وجہ ہے۔ یعنی علماء کا ملین جس ضعیف حدیث پر عمل کرنا شروع کر دیں وہ ضعیف نہ ہے گی بلکہ حسن ہو جائے گی۔

مرقات شرح مکملہ میں ہے "یعنی امام ترمذی نے فرمایا یہ حدیث غریب ہے اور اہل علم کا اس پر عمل ہے۔ سید میر کنے امام نووی سے نقل کیا کہ اس کی سند ضعیف ہے تو گویا امام ترمذی عمل اہل علم سے حدیث کو قوت دینا چاہتے ہیں واللہ تعالیٰ اعلم"۔ (مرقات شرح مکملہ ۳/۲۸، مطبوعہ مکان)

اسی طرح تعلیمات ص ۱۳ میں ہے۔

۳) مجتهد جس حدیث ضعیف سے استدلال کرے تو اس کا استدلال بھی حدیث کے صحیح ہونے کی دلیل ہے۔

علامہ ابن عابدین شافعی علیہ الرحمہ "رذاحکار" میں فرماتے ہیں! "ان المجتهد اذا استدل بحدیث کان تصحیح حاله کما فی التحریر و غیرہ" "مجتهد جب کسی حدیث سے استدلال کرے تو اس کا استدلال بھی حدیث کے صحیح ہونے کی دلیل ہے۔ جس طرح تحریر میں امام ابن حام عنہ فرمایا۔

۴) اسی طرح امام عبدالوهاب شعرانی فرماتے ہیں ابھی تجوہ اور کشف سے بھی ضعیف حدیث کو قوت مل جاتی ہے۔ جیسا کہ مرقات ۳/۲۲۲ و میر ان الکبری للشعرانی ۱/۲۵ میں ہے۔

ضعیف ترین سندیں: (۱)۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی نسبت سے ضعیف ترین سند یہ ہے: "صدقة الدقيقة" عن فرقہ السبغی عن مرة الطیب عن ابی بکر الصدیق رضی اللہ عنہ"۔

(۲)۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی نسبت سے ضعیف ترین سند یہ ہے: "عمرو بن شمر عن جابر

الجمعـٰ عنـٰ الحـادـث الـاـعـوـء عـنـٰ عـلـيـٰ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ " -

(۳) حضرت ابو هریرہ رضی اللہ عنہ کی نسبت سے ضعیف ترین مسند یہ ہے: "السری بن اسماعیل عن داؤد بن یزید الأزدی عن ابیه عن ابی هریرہ رضی اللہ عنہ" ۔

۳) حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی نسبت سے ضعیف ترین مسند یہ ہے: ”نسخۃ عند البصر۔ الحادیث بن شیخا، عن ام التعمان عن عائشہ رضی اللہ عنہا۔“

۵) حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی نسبت سے ضعیف ترین سند یہ ہے: ”شريك عن اک فزاد عن اب زید عن ابن مسعود رضي الله عنه“ -

أبي فزاره عن أبي زيد عن ابن مسعود رضي الله عنه " -

۶) حضرت انس رضی اللہ عنہ کی نسبت سے ضعیف ترین سند یہ ہے: ”داود بن المحبیر بن قحدم عن ابیه عن ابیان بن ابی عبائش عن انس رضی اللہ عنہ“۔ (تمذیب الراوی فی شرح تحریک النوادی ص ۱۰۳، ۱۰۴)

## موضوع روایت:

لغوی تعریف: موضوع "وضع" سے مخوذ ہے۔ جسکے معنی گرانے اور پھیلنے کے ہیں۔ موضوع روایت کو اس لیے موضوع کہتے ہیں کہ یا پہنچ رہے سے گر جاتی ہے اور پستیوں میں چل جاتی ہے۔ حافظاً ابن حجر عسقلانی علیہ الرحمہ "النکت" میں لکھتے ہیں! "جہاں تک لغوی معنی کا تعلق ہے تو اب اخطاب اہن و جیہ کا کہتا ہے کہ موضوع کے معنی غلط طور پر منسوب بات ہے۔ کہا جاتا ہے فلاں شخص نے دوسرے سے وضع کیا جو اس نے نہیں کی۔ اسکے معنی پھیلانا اور گرانا بھی ہے۔ لیکن دوسرے معنی زیادہ مناسب ہیں۔

اصطلاحی تعریف: حافظہ ابن الصلاح موضوع کی تعریف کرتے ہوئے لکھتے ہیں ا۔ "ہو

المختلف الموضوع“ وَكُثُرٌ هُوَيْ بِنَالِي روايت ہے۔ (مقدمات الصلاح ص ۵۷)

الطعن بکذب الراوي“- موضوع وحدیث ہے جس میں کذب راوی کی وجہ سے طعن ہو۔  
 (شرح نجفی المکمل لعلی ہاری ص ۲۷)

روایت کا موضوع ہوتا یونکر ثابت ہوتا ہے: امام احمد رضا محدث بریلوی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! ”فرض ایسی وجود سے حکم وضع کی طرف را چاہنا محض ہوں گے۔ ہاں موضعیت یوں ثابت ہوتی ہے کہ اس روایت کا مضمون:

- (۱) قرآن عظیم (۲) یا سنت متواتہ (۳) یا اجتماعی قطبی تعلیمات الدلالۃ  
 (۴) یا عقل صرخ (۵) یا حسن صحیح (۶) یا تاریخ یقینی کے ایسا مخالف ہو کہ اختال  
 تاویل و تبیین نہ رہے۔ (۷) یا معنی شیعی و قبیح ہوں۔ جن کا صدور حضور پرورد صلوات اللہ  
 علیہ سے منقول نہ ہو۔ جیسے معاذ اللہ کسی فساد یا غیث یا سفیر یا مدح باللہ یا زخم حق پر مشتمل ہوتا۔  
 (۸) یا ایک جماعت جس کا عدد حدود تو اتر کو پہنچے اور ان میں اختال کذب یا ایک درسے کی تلیید کا نہ  
 رہے۔ اس کے کذب و بطلان پر گواہی مستندًا الی الحسن دے۔  
 (۹) یا خبر کسی اینے امریکی ہو کر اگر واقع ہوتا تو اس کی نقل و خبر مشہور و مستفیض ہو جاتی۔ مگر اس روایت  
 کے سو ॥ اس کا کہنی پتا نہیں۔  
 (۱۰) یا کسی حقیر فضل کی مدحت اور اس پر وعدہ و بشارت یا صیر امریکی نہ ملت اور اس پر وعید و تهدید  
 میں ایسے لبے چڑھے مبالغے ہوں جنہیں کلام مجرز نظام ثبوت سے مشابہت نہ رہے۔ یہ دس  
 صورتیں تو صریح طور پر وضوح کی ہیں۔  
 (۱۱) یا یوں ظہور و ضوع کیا جاتا ہے کہ لفظ ریک و خیف ہوں۔ جنہیں سمع و فتح اور طبع منع کرے اور  
 ناقل مدی ہو۔ کہ یعنیما الفاظ کریمہ حضور فرضی العرب صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ یا وہ محل ہی نقل بالمعنى کا نہ ہو۔  
 (۱۲) یا ناقل راثنی حضرات اہل بیت کرام سید حم کم و علیہم السلام کے فہائل میں وہ باش روایت  
 کرے جو اس کے غیر سے ثابت نہ ہو۔ جیسے حدیث "لحمدک لحمی و دملک دمی" (تیرا  
 گوشت میرا گوشت تم اخون میرا اخون)

اول۔ انسان یوں ہی وہ مناقب امیر معاویہ، عمر و بن العاص رضی اللہ عنہما۔ کہ صرف نواصی کی روایت سے آئیں کہ جس طرح روانش نے فناگل امیر المؤمنین واللی بیت طاہرین رضی اللہ تعالیٰ عنہم میں قریب تین لاکھ ہدیوں کے وضع کیں۔

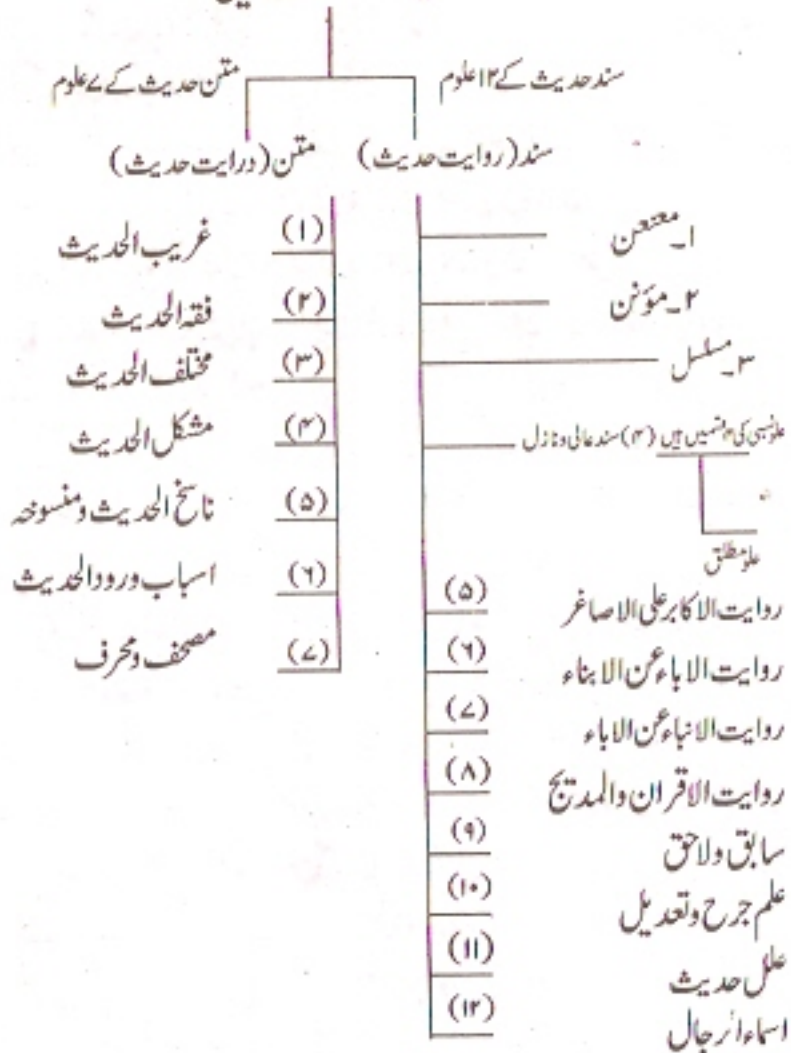
”کما نص علىه الحافظ ابو یعلی والحافظ الخلیلی فی الارشاد“ جیسا اس پر حافظ ابو یعلی اور حافظ خلیلی نے ارشاد میں تصریح کی ہے۔ یعنی نو انصب نے مناقب امیر معاویہ رضی اللہ عنہ میں حدیثیں گھریں ”کما ارشد الیہ الامام الذاب عن السنۃ احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ“ جیسا کہ اس کی طرف امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ تعالیٰ نے رہنمائی فرمائی۔ جو سنت کا وقایع کرنے والے ہیں۔

۱۳) یا قرآن حالیہ گواہی دے رہے ہوں کہ یہ روایت اس شخص نے کسی طبع سے یا غصب وغیرہما کے باعث ابھی گھر کر پیش کر دی۔ جیسے حدیث سبق میں زیادت جناح اور حدیث دم معلقین اطفال۔

(۱۴) یا تمام کتب و تصنیف اسلامیہ میں استقرائے نام کیا جائے۔ اور اس کا کہیں پتہ نہ چلے۔ یہ صرف اجدل کھانا اگر شان کا کام تھا جس کی بیانات مدد حاصل سے مددوم ہے۔  
 (۱۵) یا راوی خود اقرار وضع کر دے۔ خواہ صراحت خواہ ایسی بات کہے جو بجز لاقرار ہو۔ مثلاً ایک شیخ سے بلا واسطہ بد عویٰ سماع روایت پھر اس کی تاریخ وفات وہ بتائے کہ اس کا اس سے سننا محققون نہ ہو۔ یہ پندرہ ماہیں ہیں کہ شاید اس جمع و تخصیص کے ساتھ ان مطور کے سوانہ میں۔ ”لو بسطنا المقال علی کل صورة لطال الكلام و تقاضی المرام و لمسنا هنالك بقصد ذلك۔ اگر ہم ہر ایک صورت پر تفصیلی مفہوم کریں تو کلام طویل ہو جائے گا اور مقصود و مردود ہو جائے گا۔ لہذا ہم یہاں اسکے درپے نہیں ہوئے۔“ (زوری روایہ ۳۶۰، ۳۶۱، ۳۶۲ طبیور لاہور)  
 لشکر کے صفحے پر ملاحظہ فرمائیں۔



### حدیث کے دو حصے ہیں



## منحة الحی فی کشف ظلمات زیبز علی اُنی (نومبر ۲)

امام شافعی اور مسئلہ تدليس کی تحقیق:

ترک رفع یہیں پر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث کو ضعیف ثابت کرنے کے لئے غیر مقلد زیبز علی رضی نے ہر جگہ کوشش کی مگر پھر بھی ناکام ہوئے۔ آخر کار عبد الرحمن معلیٰ کے لئے قدم پر حلٹے ہوئے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث میں سفیان ثوری کی تدليس میں ثابت کرنے کے لئے اپنی چوٹی کا زور لگادیا اور اپنی اہی جماعت کے خلاف طبقات الدین کا انکار کر دیتے اور ہر مدرس راوی کی عنوانی روایت کو ضعیف کہنا شروع کر دیا۔ لہذا اس مقدمہ کے لئے زیبز علی رضی غیر مقلد نے امام شافعی رحمہ اللہ کا سہارا لایا۔ زیبز علی رضی غیر مقلد نے اپنی کتاب "انوار الطریق" ص ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱ پر "امام شافعی اور مسئلہ تدليس" کے نام سے ایک مضمون لکھا۔ فرماتے ہیں ا!

"امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا: جس کے بارے میں ہمیں معلوم ہو گیا کہ اس نے تدليس کی ہے تو اس نے اپنی پوشیدہ بات ہمارے سامنے ظاہر کر دی (الرسالة نقہ: ۱۰۳۳)"

موصوف ہر بیار شار فرماتے ہیں ا!

"اس کے بعد امام شافعی نے فرمایا: پس ہم نے کہا: ہم کسی مدرس سے کوئی حدیث قبول نہیں کرتے حتیٰ کہ وہ حدیث یا صحت کہہ (الرسالة نقہ: ۱۰۳۵)۔

اپنی تصنیف "انوار الطریق" ص ۱۱۱ پر لکھتے ہیں ا!

"امام شافعی کے بیان کردہ اس اصول سے معلوم ہوا کہ جس راوی سے ساری زندگی میں ایک دفعہ تدليس کرنا ثابت ہو جائے تو اس کی عنوانی روایت قبل قبول نہیں ہوتی"۔

موصوف نے اس مضمون میں کل ۵۵ حوالہ جات پیش کئے ہیں۔ ان حوالہ جات کا مختصر سارا حال کچھ

یوں ہے۔

- (۱)- زیر علی زئی غیر مقلد کے پیش کردہ خواجات میں ۳۰ خواجات محدثین کرام کے ہیں۔
- (۲)- پیش کردہ محدثین کرام کے ان ۳۰ خواجات میں ۲۰ خواجے ایسے محدثین کرام کے ہیں جنہوں نے صرف امام شافعی رحمہ اللہ کی "کتاب الرسالہ" والا قول ہی لفظ کر کے سکوت اختیار کیا ہے۔ جس سے آپ ان خوالوں کی فلی حیثیت سے آگاہ ہو گئے ہوں گے۔ کیونکہ امام شافعی کے خواجہ پر محدثین کرام کا سکوت ہے اور یہ محدثین کرام صرف ہا قل ہی ہیں اور کسی بات پر سکوت کو رضامندی سمجھنا تو خود زیر علی زئی کو قبول نہیں ہے۔ اگر قبول ہے تو پھر زیر علی زئی سے عرض ہے کہ جن محدثین کرام نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث پر سکوت کیا تو اس کو بھی رضا مندی اور صحیح کی دلیل سمجھیں۔ حالانکہ دہاں زیر علی زئی نے سکوت کو صحیح سمجھنے پر اعتراض کیا ہے یہ تو خود ان کا لفڑا ہے۔ قارئین کرام خواجات لفظ کرنا ہی بات نہیں ہے۔ بلکہ ان کی بات اس وقت تک قابل قبول نہ ہو گی جب تک کہ وہ طبقات کا انکار ثابت نہ کریں۔ مطلاقاً ایسے خواجے لفظ کرنا جس میں صرف امام شافعی کا اصول اور اس کی تائید ہو کیونکہ امام شافعی کے اصول میں حافظ ان چور اور دیگر محدثین نے تخصیصات ثابت کیں ہیں۔ لہذا جب تک وہ طبقات کا انکار ثابت نہیں کریں ایسے خواجات افضل ہیں۔ حافظ ابن حجر نے خواجات میں ۲۵۲ پر امام شافعی کا قول نقش کر کے طبقائی تفصیل کی ہے۔
- (۳)- زیر علی زئی کے خوالوں میں ۵ خواجے علماء اہل سنت کے ہیں۔ جن کی حقیقت بھی آئے ملاحظہ فرمائیں۔
- (۴)- زیر علی زئی کے خوالوں میں ۵ خواجے علماء دینی بند کے ہیں۔ جن کا جواب تو پہلے بھی دیا جا چکا ہے۔ مگر پھر بھی زئی صاحب نے عدوی گفتگی کی برتری ثابت کرنے کے لئے ان خوالوں کو درج کیا ہے۔ جو سراسر ہست دھرمی اور جھوٹ کا پاندہ ہے۔
- امام شافعی کے قول کی تحقیق:

- بیوں ہے۔
- (i)۔ زیر علی رکی غیر مقلد کے پیش کردہ حوالہ جات میں ۳۰ حوالہ جات محمد بن کرام کے ہیں۔
- (ii)۔ پیش کردہ محمد بن کرام کے ان ۳۰ حوالہ جات میں ۲۰ حوالے ایسے محمد بن کرام کے ہیں جنہوں نے صرف امام شافعی رحمہ اللہ کی "کتاب الرسالہ" والاقول ہی نقش کر کے سکوت اختیار کیا ہے۔ جس سے آپ ان حوالوں کی فلی حیثیت سے آگاہ ہو گئے ہوں گے۔ کیونکہ امام شافعی کے حوالہ پر محمد بن کرام کا سکوت ہے اور یہ ۲۰ محمد بن کرام صرف ہاصل ہی چیز اور کسی بات پر سکوت کو رضا مندی سمجھنا تو خود زیر علی زکی کو قبول نہیں ہے۔ اگر قبول ہے تو پھر زیر علی زکی سے عرض ہے کہ جن محمد بن کرام نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کی حدیث پر سکوت کیا تو اس کو بھی رضا مندی اور صحیح کی دلیل سمجھیں۔ حالانکہ وہاں زیر علی زکی نے سکوت کو صحیح سمجھنے پر اعتراض کیا ہے تو خواران کا تضاد ہے۔ قارئین کرام حوالہ جات نقش کرنا ہی بات نہیں ہے۔ بلکہ ان کی بات اس وقت تک قابل قبول نہ ہو گی جب تک کہ وہ طبقات کا انکار ثابت نہ کریں۔ مطفاراً یہے حوالے نقش کے طبقاتی تفسیر کی ہے۔
- (iii)۔ زیر علی زکی کے حوالوں میں ۵ حوالے علماء اہل سنت کے ہیں۔ جن کی حقیقت بھی آگے ملاحظہ فرمائیں۔
- (iv)۔ زیر علی زکی کے حوالوں میں ۵ حوالے علماء دینیہ بند کے ہیں۔ جن کا جواب تو پہلے بھی دیا جا چکا ہے۔ مگر پھر بھی زکی صاحب نے عذری گفتگی کی برتری ثابت کرنے کے لئے ان حوالوں کو درج کیا ہے۔ جو سراہب و ذری اور جھوٹ کا پلندہ ہے۔
- امام شافعی کے قول کی تحقیق:

آب ہم فلسفہ پر بحث کرتے ہیں۔ پہلے تو یہ عرض کروں کہ امام شافعی رحمہ اللہ کا "کتاب المرسال فقرہ: ۱۰۳۵" والے اصول کو مطلق اور کمیکے اصول ماننا ہی لحظہ ہے۔ کیونکہ زیرِ علیٰ زئی خود اپنی کتاب "ابوار المطريق ص: ۱۱" پر اس اصول میں تخصیصات اور استثناء کے قائل ہیں۔ لہذا امام شافعی کے اصول کو ہمارے خلاف قاعدہ کلیہ ہنا کر پیش کرنا اور عوامِ الناس کو مقاطلہ درینا مردود و اور باطل ہے۔ یہ بات تو ثابت ہو گئی کہ امام شافعی کا اصول کوئی قاعدہ کلیہ نہیں ہے۔ کیونکہ اس میں تخصیص اور استثناء ہو سکتی ہے۔ ان تخصیص اور استثناء میں مندرجہ ذیل دیگر فوائد بھی شامل ہیں:

- (i)۔ مذہبیں کے طبقات  
(ii)۔ تدليس کی کمی و زیادتی  
(iii)۔ ثقافت سے تدليس  
(iv)۔ طویل رفاقت  
(v)۔ مخصوص اساتذہ و فیریزم

لہذا ان مسند رجیع بالاتخیصات کو امام شافعی رحمہ اللہ کے قول کے خلاف کہنا غلط اور جناب کے اپنے اصول کے خلاف ہے۔ اس کے علاوہ یہ بھی عرض کروں کہ امام شافعی رحمہ اللہ کا اپنا منیج بھی اس اصول سے ذرا بہت کردار الگ ہے۔ کیونکہ امام شافعی رحمہ اللہ نے اپنی "کتاب الرسالہ فقرہ ۱۰۳۵" پر یہ صاف لکھا ہے کہ تم مدرس کی صرف وہ روایات لیں گے جس میں حدیثی یا سمعت کا لفظ موجود ہو۔ مگر امام شافعی رحمہ اللہ نے متعدد مدرسین سے عن والی روایات نقل کیں ہیں۔ لہذا مسند رجیع مدرس روایوں سے امام شافعی نے اپنی کتاب الرسالہ میں روایت کی ہیں۔



- (ii) محمد بن عجلان رحم اللہ: (طبقہ خالش کے ملک) ارسال فقرہ نمبر ۳، ۷۷، ۱۰۹۰، ۱۰۹۱  
 (iii) ابن جریر رضی اللہ عنہ: (طبقہ خالش کے ملک) ارسال فقرہ نمبر ۳، ۲۹۸، ۸۹۰، ۹۰۳

(iv) ابوالزیم رضی اللہ عنہ: (طبقہ عالیہ کے میں) المرسال فقرہ نمبر۔ ۳۹۸، ۸۹۰، ۸۸۹۔

(٥) سفان بن عبيدة رضي الله عنه: (طبقه هاشمی عن دا فریلین مخالف) (٢٩٥، ٣٧٣، ٣٠٤)

9+9, 9+2, 9+1, 889, 225, 223, 709, 211, 1033, 676, 562, 333

• **II** **C** **M** **II** **C** **A** **T** **R** **A** **M** **+** **A** **T** **D** **+** **A** **T** **P** **+** **A** **H** **+** **I** **C** **E** **O** **R**

اس کے علاوہ کتاب الام / مندرجہ ذیل سے ہزاروں ایسے مقامات ہیں جہاں مسلمین کی عنوان والی راویت موجود ہیں۔

**اعترافی:** غیر مقلد زیر علیزی نے امام شافعی رحم اللہ کے اس مندرجہ بالائی تجھ کو غلط ثابت کرنے کے لئے دو وجہات بیان کیں ہیں۔ زیر علیزی کی غیر مقلد انوار المطہرین ص ۱۲۷ و ص ۱۲۸ بر لکھتا ہے۔

۱: ”امام شافعی کا اسناد صحیح و غیرہ کئے کے بغیر مجرور دوایت پیان کرنا جوت پکڑنا نہیں ہے۔

2: یہ ضروری نہیں ہے کہ مدرس کے سامنے کی تصریح خود امام شافعی سے صراحتاً ثابت ہو بلکہ دوسری کتاب میں اس کی صراحت کافی ہے۔ جیسا کہ صحیح بخاری و صحیح مسلم کے مذکون کی مرویات کے پارے میں علماء کرام کا عمل چاری و ساری ہے۔

**جواب:** زیریں لیے جو اب اصول کی روشنی میں کئی وجہ سے مردود اور باطل ہیں۔

اول: زیر پر علی زقیٰ غیر مقلد کا یہ جواب تحقیق نہیں بلکہ مناظر اند و مظائق اند ہے لہذا مردو اور بالطل

-4-

دوم: زیریں علی زلی صاحب ذرا امام شافعی رحمہ اللہ کے ایسے خالوں کی نشاندہی ان کی کتاب الرسالہ  
ستہ کر کر، جواہر انساں، زیغم، والبر و مات کے مارے مثک اسناد و ضعف لکھا ہو۔

سوم: زیریں علی ری فیر مقلد کو یہ بھی معلوم نہیں کہ امام شافعی کی کتاب الرسالہ میں اتنا وہ صحیح کہنا کا اسلوب نہیں ہے۔

چہارم: امام شافعی رحمہ اللہ اگر اپنی کتاب الرسالہ میں عن والی روایت پر سکوت اختیار کریں تو غیر مقلد زیر علی زی کو اعتراض ہوتا ہے مگر زیر علی زی غیر مقلد نے محدثین کرام کے ۲۰ سکوتی حوالے امام شافعی کی کتاب الرسالہ فقرہ ۱۰۳۵ء میں جو دیے ہیں۔ اس پر رضامندی کیوں؟ لہذا معلوم ہوا کہ زیر علی زی غیر مقلد عوام الناس کو مخالف ہو دے رہے ہیں۔

پنجم: زیر علی زی کا امام شافعی کی کتاب الرسالہ کو صحیح مسلم اور صحیح بخاری کی طرح سمجھنا خطا ہے۔ اور یہ لکھتا کہ ”ضروری نہیں ہے کہ مدرس کی سماں کی تصریح خود امام شافعی سے صراحتاً ثابت ہو بلکہ دوسری کتاب میں اس کی صراحت کافی ہے جیسا کہ صحیح بخاری و صحیح مسلم کے میں کی مرویات کے بارے میں علماء کرام کا عمل جاری و ساری ہے۔ حافظ زیر صاحب کی یہ بات بالکل باطل و مردود ہے کیونکہ اول تو کتاب الرسالہ کو صحیحین پر قیاس کرنا مردود ہے۔ دوسرا یہ کہ جس طرح صحیح بخاری و صحیح مسلم کے بارے میں محدثین کرام کے اقوال موجود ہیں اس طرح کے اقوال امام شافعی کی کتاب الرسالہ کے بارے میں ثابت کرنا غیر مقلد زیر علی زی کے ذمہ ہے۔ لہذا ایسے حوالوں کی شاندی غیر مقلد زیر علی زی نے عی کرنی ہے۔ اگرچہ ہیں تو کسی ایک محدث سے ثابت کریں کہ امام شافعی رحمہ اللہ کی کتاب الرسالہ کی عن والی روایات محظوظ علی السماں ہیں۔ مزید یہ کہ یہ بات خود امام شافعی رحمہ اللہ کے اپنے اصول کے مخالف ہے کیونکہ امام شافعی رحمہ اللہ مدرس روایی کی غیر مصرح بالسماں (عن والی روایت) لکھنے کے حق میں نہیں ہیں۔ لہذا زیر علی زی کا اعتراض واستدلال باطل اور مردود ہے۔

قارئین کرام مسئلہ صرف یہ ہے کہ کیا امام شافعی رحمہ اللہ نے کتاب الرسالہ فقرہ ۱۰۳۵ء اوابے قول پر خود عمل کیا ہے یا کہ نہیں؟ مگر یہ بات واضح ہو گئی ہے کہ امام شافعی علیہ الرحمہ کا اپنا عمل اس قول پر نتھا۔

**اعتراض:** حافظ زیر صاحب مناظر ان طریق پر اپنی کتاب ”انوار المطربین“ ص ۷۵، پر تحریر فرماتے ہیں ا!

"دوسرے یہ کہ امام شافعی نے کتاب الام میں محمد بن اسحاق بن یسار، ابراہیم بن محمد بن ابی بکری  
الاسلمی اور ولید بن مسلم و غیرہم کی مصنعن روایات بھی بیان کی ہیں تو سوال یہ ہے کہ کیا یہ بھی مقبول  
الدین یا باطہ ثانیہ میں سے تھے۔

**جواب:** عرض یہ ہے کہ زیرِ علی زمی غیر مقلد کو یہ معلوم ہی نہیں کہ فس موضع کیا ہے، بات کیا چل رہی ہے اور وہ جواب کیا دے رہے ہیں؟ غیر مقلد زیرِ علی زمی کے مندرجہ بالآخر یہ سے تو یہ واضح ہو گیا کہ امام شافعی رحمہ اللہ نے خود مسلمین سے عن والی روایت لی ہیں جو امام شافعی کے اپنے اسلوب سے خلاف ہے۔

در اصل میں نے تو یہ گزارش عرض کی تھی کہ امام شافعی رحمہ اللہ کی کتاب الرسالہ فقرہ: ۱۰۳۵ کا کام جو قول آپ بار بار پیش کر رہے ہیں، اس قول پر ظاہر امام شافعی کا اپنا عمل جاری و ساری نہیں ہے۔ لہذا امام شافعی رحمہ اللہ کے قول کو ہمارے خلاف قاعدہ اور کلیہ <sup>ب</sup> کا پیش کرنا غلط ہے۔ اور مزے کی بات تو یہ ہے کہ متعدد مقامات پر غیر مقلد زیر علی زمینی اس قول میں تخصیص کے قائل ہیں۔ اور یہ بھی عرض کرو دو کہ میں نے کسی مقام پر محمد بن اسحاق ولید بن مسلم کو طبقہ ثانیہ یا مقبول الہدیس نہیں کہا میں نے تو امام شافعی رحمہ اللہ کا منہج پیش کیا ہے کہ وہ بھی مدرس راوی کی عنی والی روایت سے احتجاج کرتے ہیں۔ لہذا ان مناظرات جو ابادت سے نہ تو آپ کا مدعاعل ہوتا ہے اور نہ ہدی  
چان خلاصی ہو سکتی ہے۔ یہ مناظرات جواب معموم اور بھولے بھالے غیر مقلدین کو تو سکھ لگ کر کے ہیں۔ مگر در اصل ان جوابات کی نہ تو کوئی اصل ہے اور نہ ہی حقیقت اور مزید یہ کہ ان کے یہ مناظرات جواب بھی غلط اور مردود ہیں۔

**اعتواض :** جب زئی صاحب کو امام شافعی رحم اللہ کا مفتی اور اسلوب سمجھایا گیا اور اس کا جواب دینے سے عاجز آگئے تو موصوف نے بد تیری اور چار حاش انداز میں پکھے یوں لکھا!  
”کرم کون ہوتے ہو امام شافعی رحم اللہ کے اقوال میں تضاد ثابت کرنے والے؟ کیا پہنچی اور کیا پیدی کا شور پیدا کیجئے تو شرم کریں۔ (انوار المطربین ص 75)

**جواب:** غیر مقلد زیر علی زمیٰ ذرا اپنی روشن پر بھی دھیان دیں۔ اپنی جہالت کے بارے میں سوچیں، تم نے قوائم اہل مت پر الزامات اور بد تیزی کا جو بازار گرم کیا ہے وہ بات تو قابلِ نہمت اور قابلِ شرم بات ہے۔ تم نے علماء اہل مت کے بارے میں جواز اور بہتان کی بارش کی ہے اس کی مثال تو کہیں نہیں ملتی۔ مگر جب جناب کو اپنے اصول کے مطابق بات سمجھائی تو جناب کو تو غصہ آگیا۔ ہماری ہست کو داد دیں کہ آپ کے اس طوفان بد تیزی کا بڑے ہی ادب سے جواب دے رہے ہیں۔

حضور جواب سے عاجز ہیں تو میدان چھوڑ کر بھاگنے میں عافیت جانیں خواستواہ ہر روز کے لئے اصول و ضوابط وضع کرنے سے جان آسانی سے چھوٹ جائے گی اور علیٰ قابلیت کا بھرم بھی سر عام پھونٹنے سے بچ جائے گا۔

ذرا "انوار المطربین ص ۳۲" کو دوبارہ پڑھ کر دیکھ لیں کہ آپ نے حافظاً ابن حجر کے بارے میں کیا لکھا ہے!

"یہ طبقاً تقسیم خود حافظاً ابن حجر کے اصول ..... سے معارض ہونے کی وجہ سے بھی ناقابلِ ثبوں اور ظلط ہے۔"

جناب آپ کون ہوتے ہیں حافظاً ابن حجر کے اقوال میں تعارض ثابت کرنے والے؟ جب آپ کی اپنی مرضی کی بات ہو تو اقوال میں تعارض ثابت کرتے ہیں اور جب اپنی مرضی کے خلاف ہو تو پھر طوفان بد تیزی کھڑا کر دیتے ہیں۔ جناب آپ کو تعادت ہے الای جواب دینے کی، مگر تحقیق میدان میں ایسے حرپے فضول ہیں۔

قارئین کرام اغیر مقلد (اہل حدیث) زیر علی زمیٰ صاحب کی اس بد تیزی سے آپ کو اندازہ ہو گیا ہو گا کہ ان کے پاس میری بات کا کوئی جواب ہی نہیں ہے۔ زیر صاحب کی اس بد تیزی زبان کے بد لے ہم خوش اسلوبی سے بات کرنے کے قائل ہیں۔ لہذا عرض ہے کہ امام شافعی کے نئی سے بات جو سائنسے آئی وہ عرض کر دی گئی ہے۔ اگر زیر علی زمیٰ صاحب عوامِ الناس کو

مخالف الطور ریتے تو ہم کبھی بھی یہ میں سامنے نہ لاتے، دیگر یہ کہ امام شافعی رحمہ اللہ کا یہ میں نے  
ٹھیں بلکہ آپ کے طفیل نہ ہب اور غیر مقلدین علماء کرام نے مجھ سے بھی پہلے پیش کیا ہے۔ ان علماء  
کرام میں محدث رجہ ذیل لوگ شامل ہیں:

- (1) شیخ عبد الله بن عبدالرحمن بن سعید (م叙 المتهد مین فی التدیس، ص ۲۳)
  - (2) ناصر بن محمد البهید (م叙 المتهد مین فی التدیس، ص ۱۹۳)
  - (3) شیخ محمد طعلت (بیہقی المحدثین، ص ۲۹)
  - (4) ابوصید و مشور بن حسن (شاغر الدیانی) (جزء علم الحدیث)
  - (5) محمد خلیف احمد غیر مقلد (رسالہ محدث نویبر ۲۰۱۰ء)
  - (6) صالح بن سعید اجزائی (التدیس و احکامہ، ص ۱۸۹)

لہذا صرف راقم پر اعتراض کرتا نہ انصافی ہے کیونکہ امام شافعی رحمہ اللہ کے متعال سے بھی یہی ظاہر ہوتا ہے کہ وہ مسلمین کی عنوانی روایت لیتے تھے جو کہ ان کی اپنی "کتاب الرسال" اور "کتاب الام" سے ثابت ہے۔ اور یہ بھی عرض کروں کہ کیا بذات خود زیر صاحب نے متعدد مقامات پر جلیل القدر محدثین کرام مثلاً ابن حبان، حافظ ابن حجر اور علامہ ذہبی رحمہ اللہ کے اقوال میں تضاد ثابت نہیں کیا ۱۹ اگر خود تضاد ثابت کریں تو یہیں اصول کے مطابق اور اگر ہم نشاندہی کریں تو آپ اسے بے ادبی سے تعجب کریں۔ مشہور شعر ہے کہ

دوسرا سر موم ہو یا سنگ ہو چا  
یا سر اس کچوڑے پک رنگ ہو چا

جناب ہات اصول کی روشنی میں ہی اچھی لگتی ہے۔ مجھ میں تو انکر کرام اور محمد شیخ کام کا ادب بھی ہے اور شرم بھی ہے۔ اور ہر ممکن کوشش ہوتی ہے کہ کسی بھی شخص شامل غیر مقلدین حضرات کی ول آزاری نہ ہو۔ یہ ایک علمی موضوع ہے لہذا اس موضوع پر علمی اور عالمانہ روشنی ہی بہتر ہے مجھے مطاعد کے بعد جو چیز واضح ہوئی اسے عرض کر دیا ہے۔ ماننا یا نہ ماننا یا آپ کی اپنی صرفی ہے۔ مگر یہ عرض کروں کہ جمہور علماء غیر مقلدین حضرات آپ کے موقف سے متفق نہیں ہیں۔ بلکہ آپ کے

اپنے اساتذہ جمیں میں بدیع الدین شاہ راشدی اور محبۃ اللہ شاہ راشدی صاحب بھی شامل ہیں جن سے آپ کی حدیث کی سند چلتی ہے آپ کی بات کے مقابلہ ہیں۔ بلکہ آپ کے استاد محبۃ اللہ شاہ راشدی نے اپنے مضمون جو رسالہ "الاعتصام" میں چھپ چکا ہے آپ کو رجوع کرنے کا کہا تھا۔ مگر رجوع کے بغیر ہی آپ اپنے خود ساختہ و مذہب اصول پر بخند ہیں۔

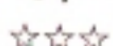
زیر صاحب "رسالہ الحدیث شمارہ نمبر ۷"؛ "الفتح المکن، ج ۲۳" اور اپنی کتاب "نوادر الطریق

”بلفور فائدہ عرض ہے کہ سفیان بن عینیہ سے امام شافعی کی تمام روایات ساع پر مجموع ہیں“ (مکتباً الرکشی میں ۱۸۹)

عرض یہ ہے کہ غیر مقلد زیر علی زلی کو اپنے نہ موہن غلط اصول ثابت کرنے کے لئے یہ حق تو حاصل ہو کہ وہ علامہ الزرکشی رحمہ اللہ کے حوالے سے امام شافعی کی سفیان بن عینہ (ملس) سے ملن والی روایات کو محبول علی المساع ثابت کر سکتیں مگر ہمیں یہ حق حاصل نہ ہو کہ ہم حافظ اہن جمر اور حافظ علائی اور دیگر محمد شیع کرام کے نتیجے سے سفیان ثوری کی ملن والی روایت کو صحیح نہیں۔ قارئین کرام کیا یہ علمی زیادتی نہیں کہ جب اپنا لوقت ثابت کرتا ہو تو پھر کوئی سایہ قول قابل قبول اور اگر کہ ماننا ہو تو پھر دلائل کے اجاہ کا بھی روکر دیا جائے۔ مزید عرض کروں کہ حافظ اہن جمر رحمہ اللہ کے طبقات المحسین امام شافعی رحمہ اللہ کے قول کے خلاف نہیں بلکہ امام شافعی رحمہ اللہ کے قول میں تخصیص اور استثناء ہے۔ لہذا حافظ اہن مجر رحمہ اللہ کے طبقات کو جمہور کے خلاف کہنا باطل اور مردود ہے۔ زیر علی زلی غیر مقلد حافظ الزرکشی کے حوالے سے سفیان بن عینہ کی روایات کو محبول علی المساع کہ کرتے تخصیص کا ہام دیں اور حافظ اہن مجر رحمہ اللہ کے طبقات کو جمہور کے خلاف کہہ کر روکر دیں۔ کیا اسی کا نام تم تھیں ہے؟ اگر تھیں ہے تو پھر آپ ہی کو مبارک ہو۔ یہاں یہ نکتہ عرض کروں کہ آخوندہ کو نہ ایسا اصول ہے جس کی وجہ سے حافظ الزرکشی نے الکٹ ص ۱۸۹ پر امام شافعی رحمہ اللہ کی روایات کو سفیان بن عینہ سے محبول علی المساع قرار دیا ہے۔ اس کا جواب دیتے تو

زیریں علی زینتی صاحب ای کے ذمہ ہے تاکہ معاملہ واضح ہو سکے۔ یہاں ایک بات ذہن نشین کر لیں کہ زیریں علی زینتی صاحب نے اپنی تصنیف "انوار الطریق ص ۵۵" پر حافظہ اثر کشی کے بارے میں لکھا ہے "اول الذکر بات زرکشی ۷۹ جنہی ایک عالم نے فرمائی ہے۔"

زیریں علی زینتی صاحب نے اپنی تحریر میں محدث حافظہ اثر کشی کو صرف زرکشی نامی ایک عالم لکھ کر کیا ثابت کرنا چاہتے ہیں اور اگر حافظہ اثر کشی معتبر محدث نہیں ہیں تو حافظہ اثر کشی کا حوالہ بھی معتبر نہیں ہے۔ اور اگر یہ حوالہ معتبر نہیں تو پھر کتاب الرسالہ اور کتاب الام کی ان یہ تکلیفوں روایات جو سفیان بن عینیہ سے عن سے مردی ہیں پر کیا حکم لگائیں گے؟ مزید یہ کہ کتاب الرسالہ اور کتاب الام کی عن والی روایات کے بارے میں یہ لکھتا کہ "ان کی صراحت دوسری کتابوں میں ثابت ہیں" بالکل غلط ہے۔ کیونکہ نفس موضوع امام شافعی کا مذہبیں کے بارے میں اپنا منہج اور اسلوب ہے نہ کہ حدیث کی صحیح اور تفعیف کرنا۔ یاد رہے کہ مذہبیں کا منہج ہونا الگ بات ہے اور حدیث کی صحیح یا تفعیف کرنا الگ ہے۔ لہذا امام شافعی رحمہ اللہ کی مذہبیں کے منہج کو حدیث کی صحیح کے ساتھ گذمہ کرنا مردود اور باطل ہے۔ یہاں یہ لکھتے ذہن نشین رہے کہ "کتاب الرسالہ نظر: ۱۰۳۵" کے قول کے مطابق امام شافعی مدرس کی عن والی روایات کو قبول نہیں کرتے مگر اس قول کے برخلاف امام شافعی رحمہ اللہ نے بہت سے مذہبین کو عن والی روایات کو اپنی کتاب الرسالہ میں روایت کیا ہے۔ امام شافعی کا اسلوب اور منہج ان کے اپنے قول کے مطابق مختلف ہے۔ لہذا امام شافعی رحمہ اللہ کے قول اور دیگر مذہبیں کرام کے سکوتی حوالے پیش کر کے عوام الناس کو مخالف و بینا باطل ہے۔ امید ہے کہ قارئین کرام کے سامنے امام شافعی رحمہ اللہ کا منہج اور اسلوب واضح ہو گیا ہے اور ان حوالوں کی حقیقت بھی واضح ہو گئی جن میں امام شافعی کے قول پر خاموشی اختیار کی۔ کیونکہ جب اصل قول ہی کا قاعدہ کلیہ نہیں تو فروع کی کیا حیثیت؟ لہذا امام شافعی رحمہ اللہ کے قول سے عوام الناس کو مخالف و بینا باطل درجے کی نا انصافی ہے۔ (باتی آئندہ)



تحریر ابواسامة خضراء قادری بکھروی

اعلیٰ حضرت محدث بریلوی طیہ الرحمہ پر ایک اعتراض کا جواب

**اعتراض:** مولانا احمد رضا خان بریلوی نے ”ملفوظات اعلیٰ حضرت حصہ دوم صفحہ نمبر ۷۲“ میں عبد الرحمن قاری (صحابی رسول) پر فتویٰ کفر لگا گیا ہے۔

**جواب :** قارئین محترم اگر ارش یہ ہے کہ عبدالرحمن قاری نام کا حضور نبی کریم ﷺ کا کوئی بھی صحابی نہیں ہے۔ کیونکہ اسماء الرجال اور خاص کر صحابہ کرام علیہم الرضوان پر جتنی بھی کتب لکھی گئی ہیں اس نام کے کسی صحابی کا ذکر موجود نہیں۔ اور اگر معتبر شیخ اپنے دعویٰ میں سچے ہیں تو کتب مستحبہ میں سے اس نام کے صحابی کے حالات زندگی اور اس کا سنیدھاً و وفات پیش کرو۔

**مخالفین کی چال بازی:** مخالفین عوام کو دھوکہ دینے کے لیے ایک نام پیش کرتے ہیں جن کا نام ”عبد الرحمن بن عبد القاری“ ہے۔ کیا عبد الرحمن قاری اور عبد الرحمن بن عبد القاری میں کوئی فرق نہیں۔ یہ کتنا برا ظالم ہے کہ دعویٰ کیا اور دلیل کیا؟۔ اعلیٰ حضرت امام الہ سنت مولانا الشاہ احمد رضا خاں محدث بریلوی علیہ الرحمہ کے ماقوٰطات میں جس عبد الرحمن قاری کا تذکرہ ہے وہ کوئی اور شخص ہے اور عبد الرحمن بن عبد القاری کوئی اور ہے۔ تفصیل اس کی یہ ہے کہ جس عبد الرحمن کا ذکر ماقوٰطات اعلیٰ حضرت میں موجود ہے وہ عبد الرحمن فزاری ہے اور رسول اللہ ﷺ کے مویشیوں پر ڈاکہ ڈالنے والا ہے۔ یہ واقعہ امام بخاری (مجھ بخاری ہاب غزوہ ذی القعدا ۲۰۳ھ، مترجم بیرونی ۲۵۲ھ) میں لاحور) کے مطابق غزوہ خیر سے صرف تین روز پہلے پیش آیا۔ اسی طرح یہ بات صحیح مسلم ہاب غزوہ ذی القعدا ۱۱۳ھ و فتح الباری شرح بخاری ۷/۳۶۰ و شرح صحیح مسلم للسعید ۵/۵۹ میں بھی موجود ہے۔ اسی غزوہ میں عبد الرحمن فزاری صحابہ کرام کے ہاتھوں قتل ہوا۔ اور یہ غزوہ کے تجزی کا ہے۔ اس غزوہ کے ہمراہ حضرت سلمہ بن اکوئ رضی اللہ عنہ سے جو روایات مردی ہیں ان کا خاص

”حضرت نبی کریم ﷺ نے اپنی سواری کے اوٹ اپنے خلام ربان کے ہمراوجے لے کے لیے بیسے تھے اور میں (سلہ بن اکوع) بھی ابو طلحہ (رضی اللہ عنہ) کے گھوڑے سمت ان کے ساتھ تھا کہ اچانک صحیح عبدالرحمن فزاری (جس کا ذکر ملتویات اعلیٰ حضرت میں کیا گیا ہے) نے اونٹوں پر چھاپ مارا اور ان سب کو ہماک کر لے گیا اور چواہے کو قتل کر دیا۔ میں نے کہا ربان یہ گھوڑا الودار اسے ابو طلحہ تک پہنچا دو اور رسول اللہ ﷺ نکل خبر دو۔ اور خود میں نے ایک نیلے پر کھڑے ہو کر مدینہ کی طرف رخ کیا اور یا صبا ہاہ!! تمیں مرتبہ پکارا گھر میں حملہ آوروں کے یونچے چل لکا اور ان پر تیر بر ساتا جاتا اور سیدر جز پڑھتا جاتا:

### الیوم یوم الرضع      انا ابن الاکوع

ترجمہ: میں اکوع کا بیٹا ہوں۔ اور آج کا دن رو وہ پینے والے کا دن ہے۔

حضرت سلہ بن اکوع رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ بندہ میں انھیں مسلسل تیروں سے چھلکی کرتا رہا۔ جب کوئی سوار پلت کر میری طرف آتا تو میں کسی ورخت کی اوٹ میں بیٹھ چاتا۔ پھر اسے تیر مار کر زخمی کر دیتا۔ یہاں تک کہ یہ لوگ پہاڑ کے نگک راستے میں داخل ہوئے تو میں پہاڑ پر چڑھ گیا اور پتھروں سے ان کی خبر لینے لگا۔ اس طرح میں نے مسلسل ان کا چیچھا کیے رکھا۔ یہاں تک کہ رسول اللہ ﷺ کے جتنے اوٹ تھے میں نے ان سب کو اپنے چیچھے کر لیا۔ اور ان لوگوں نے میرے لیے ان اونٹوں کو آزاد چھوڑ دیا۔ لیکن میں نے پھر بھی ان کا چیچھا جاری رکھا۔ اور ان پر تیر بر ساتا رہا۔ یہاں تک کہ بو جھ کم کرنے کے لیے انہوں نے تمیں سے زیادہ چادریں اور تمیں سے زیادہ نیزے کے پیچک دیئے۔

حاصل کلام یہ کہ اس لڑائی میں صحابہ کرام علیہم الرضوان نے عبدالرحمن کو قتل کر دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے اس پر تبرہ کرتے ہوئے فرمایا! ”آج ہمارے سب سے بہتر شہسوار ابو قاتدہ اور سب سے بہتر پیارہ سلہ (بن اکوع) ہیں۔ اور آپ ﷺ نے مجھے دو حصے دیے ایک پیارہ کا اور ایک شہسوار کا اور مدینہ واپس ہوتے ہوئے (یہ شرف بخشنا) کہ عضباء نامی اپنی اوٹی پر اپنے یونچے سوار فرمایا۔

لیا۔۔۔ (اغریقہ تاریخ مسلم، مدارج النبوت، مذرقانی، بیرتاہن و شام بن ادال قادر فیروز) قارئین محترم اذ راحمہ فرمائیں کہ یہ عبد الرحمن جس کا ذکر مخطوطات اعلیٰ حضرت میں کیا گیا ہے۔۔۔ ہجری کے معز کے میں صحابہ کرام علیہم الرضوان کے باقیوں قتل ہوا۔۔۔

اور رہ عبد الرحمن بن عبد القاری تو اس کی تفصیل یہ ہے کہ! اکثر محمد بن عبد القاری کوتا بعی تعلیم کیا ہے۔۔۔ صرف علامہ و اقدی اخیس صحابہ میں شمار کرتے ہیں۔۔۔ کیونکہ انہوں نے ان کو ان لوگوں میں شمار کیا ہے جو محمد رسول اللہ سے سماع حدیث سے مانع حدیث کا شرف حاصل نہ ہو سکا۔۔۔ ان کی وفات ۸۱ھجری میں ہوئی جبکہ ان کی عمر ۸۷ سال تھی۔۔۔ اس حساب سے اگر پیدائش ۸۳ھجری ہے۔۔۔ تو کیا وہ چار سال کی عمر میں لڑنے گئے تھے؟۔۔۔ جیسا کہ "امکال فی اسماء الرجال" میں ہے: "عبد الرحمن بن عبد القاری بقال انه ولد على عهدا رسول الله ﷺ وليس له منه سماع ولا رواية وعده الواقدي من الصحابة فيمن ولد عهدا رسول الله ﷺ المشهور أنه تابعى وهو من جملة تابعى المدينة وعلمائها سمع عمر بن خطاب مات سنة أحد وثمانين ولد ثمان وسبعين سنة"۔۔۔ (مشکوكة مع امکال فی اسماء الرجال (اردو) ۲۳۴۳ طبعہ ابور)

ترجمہ: ان کا نام عبد الرحمن بن عبد القاری ہے۔۔۔ کہا جاتا ہے کہ حضور ﷺ کے زمانہ میں پیدا ہوئے لیکن نہ حضور ﷺ سے حدیث کی سماعت کی نہ روایت پیاں کی۔۔۔ مورخ و اقدی نے ان صحابہ کے ذکر میں جو آنحضرت ﷺ کے زمانہ میں پیدا ہوئے ان کا بھی شمار کیا ہے۔۔۔ لیکن مشہور یہ ہے کہ یہ تابعی ہیں۔۔۔ مدینہ کے تابعین اور ہمال کے علماء میں سے ہیں۔۔۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے حدیث سنی۔۔۔ ۸۱ھ میں بھر ۸۷ سال وفات پائی۔۔۔

۲) ابن حجر عسقلانی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! "عبد الرحمن بن عبد القاری ولد على عهده النبي ﷺ وقيل به اليه وهو صغير روى عن عمرو ابي طلحه وابي ابیوب وابی هریرۃ۔۔۔ قال ابن معین ثقة۔۔۔ وقال ابن سعد توفی بالمدینۃ

سنة ٨٥ هـ في خلافت عبد الملك وهو ابن (٧٨) سنة۔۔۔ اجلة تابعى  
أهل المدينة وعلمائهم۔۔۔ وقال العجلی مدنی نابعی تقد و ذکرہ مسلم  
وابن سعد وخلیفۃ فی الطبقۃ الاول من نابعی اهل المدينة۔۔۔ (تہذیب  
الہدیہ ۷/۶۲۳ مطبوعہ بیرون)

(۳) اسی طرح علامہ ابن اثیر نے اسد الغائبی معرفۃ الصحابة / ۳۷۸، ۳۷۸ مطبوعہ دار الفکر میں  
لکھا ہے۔ علاوہ ازیں درج ذیل کتب میں بھی عبدالرحمٰن بن عبد القاری کے مختلف تصصیلات دیکھی  
جا سکتی ہیں:

- (۱) خلقات ابن سعد ۵/ ۵۷ (۵) طبقات خلیفہ ۶۳۶ (۶) ثقات الحجی ص ۳۳
  - (۷) تاریخ البخاری الکبیر ۵/ الترجیح ۹۸۸ (۸) علی احمد ۱/ ۲۵۷
  - (۹) معرفۃ التاریخ ۱/ ۳۷۰ (۱۰) شدرات الذهب ۱/ ۸۸
  - (۱۱) خلاصۃ الخزرجی ۲/ الترجیح ۲۶۷
  - (۱۲) معرفۃ ائمۃ بیتین صفحہ ۲۶
  - (۱۳) تذہیب الہدیہ ۲/ ۲۸
  - (۱۴) تاریخ الاسلام ۳/ ۱۵، ۱۳
  - (۱۵) سیر اعلام المشاہد ۲/ ۱۸۲
  - (۱۶) تحریر اسناد الصحابة ۱/ الترجیح ۳۷۹
  - (۱۷) الکاشف ۲/ الترجیح ۳۷۹
  - (۱۸) ثقات ابن حبان ۵/ ۹۷ (۱۹) الاجر و التعذیل / الترجیح ۱۲۳۳
  - (۲۰) احمد ۱/ ۹۲
- ان تمام کتب کے مطالعہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ عبدالرحمٰن بن عبد القاری تابعی ہیں۔ لہذا  
لفظات اعلیٰ حضرت میں جس عبدالرحمٰن کا ذکر ہے وہ یہ نہیں ہیں۔  
بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ چار صحابی نہ کسی تابعی کو کافر کیوں کہا؟

اس نہیں میں عرض ہے کہ لفظات اعلیٰ حضرت میں موجود عبدالرحمٰن کا ذکر تو عبد نبوی ﷺ سے  
ہے تو پھر وہاں تابعی کیا؟ بہر حال تابعی ہو یا صحابی یہ کسی طرح ٹاہت نہیں ہوتا کہ  
حدوث بریلوی علیہ الرحمہ نے جس عبدالرحمٰن کو کافر کہا ہے یہ وہ قبضہ ہے۔ اور جس کے کفری

کارنا میں ملحوظات اعلیٰ حضرت حصہ دوم میں موجود ہیں۔ چند باتیں قارئین کی وضاحت کے لیے پیش کی جاتی ہیں:

- ۱) یہ عبد الرحمن اپنے ہمراہوں کے ساتھ حضور ﷺ کے اذٹوں پر آپڑا۔
- ۲) حضور ﷺ کے چروں پر کوئی کیا اور اونٹ لے گیا۔
- ۳) حضرت سلمہ بن اکوع رضی اللہ عنہ نے اس کا تعاقب کیا۔
- ۴) اس عبد الرحمن کو حضرت ابو قاتد رضی اللہ عنہ نے قتل کر دیا۔

**گزارش دل:** کیا حضور ﷺ کے اذٹوں کو لوٹنے والا صحابی یا تابعی ہو گا؟

کیا حضور ﷺ اور اسکے صحابے سے جنگ کرنے والا صحابی یا تابعی ہو گا؟

کیا حضرت سلمہ بن اکوع رضی اللہ عنہ نے کسی صحابی کا تعاقب کیا؟

کیا حضرت ابو قاتد رضی اللہ عنہ نے کسی صحابی یا تابعی کو قتل کیا؟

ہر ذی عقل و ذی فہم ان سوالات کے جوابات کے پارے میں سبی کہے گا کہ ہر گز نہیں۔ غرور و ذی قرد کے حالات و واقعات پر ہ کرس کا سب کا سبی فیصلہ ہو گا کہ یہ عبد الرحمن ضرور بضرور اللہ اور اس کے رسول جل جلالہ و صلی اللہ علیہ وسلم کا سخت دشمن اور بدترین کافر تھا۔

**ایک غلط فہمی اور اسکا ازالہ:** ملحوظات اعلیٰ حضرت حصہ دوم میں عبد الرحمن کے نام کے ساتھ جو واقعات تفصیلاً مذکور ہیں وہ واقعی طور پر اس بات کی غمازی کر رہے ہیں کہ یہ عبد الرحمن بن عبد القاری ہرگز ہرگز نہیں ہیں۔ اگرچہ اس کا فرع عبد الرحمن کی نسبت سامع یا جامع کی غلطی کی وجہ سے بدل گئی ہے۔ فزاری کی جگہ قاری ہو گیا ہے۔ صرف نسبت بدلتے سے مسکی نہیں بدلتا۔ اور ملحوظات میں صاحب ملحوظات کی عبارت ہمیہ منقول نہیں ہوتی بلکہ یہ روایت بالعنی ہوتی ہے اور سامع سے غلطی کا صادر ہو جانا ممکن ہے جیسا کہ اہل علم پر یہ بات مخفی نہیں ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم با الصواب



ز قلم: علامہ چرخ محمد قبسم بشیر اولیٰ

## اسلام میں گدائی کی ممانعت

عن عبد الله ابن عمران رسول الله ﷺ قال وهو على منبر وذكر  
الصدقة والتعفف والمسائلة أيد العليا خير من اليد السفلی قال يد العدیا هي  
المفتقة والسفلی هي السائلة۔ (بخاری جلد اول صفحہ 192، مسلم جلد اول صفحہ 332)

**صدقة**: زکوٰۃ تو فرض ہے اور وہ بھی صدقة ہے لیکن وہ تو صرف ماحب انصاب پر لازم ہوتی ہے اس کے علاوہ صدقات نافلہ ہوتے ہیں جو کہ صاحب انصاب اور انصاب سے کم مالیت والے بھی کر سکتے ہیں، بلکہ بعض صدقات فقراء اور مساکین بھی کر سکتے ہیں، جیسا کہ تسبیحات و تکبیرات بھی صدقہ کا حکم رکھتی ہیں، بلکہ کسی سے بنتے چہرے کے ساتھ ملنا بھی صدقہ ہوتا ہے اور یہ صدقات موجب البر و ثواب اور بیانات و آفات کے ملنے کا سبب ہوتے ہیں۔ جیسا کہ دو ایام میں ہے: علیکم بالصدقة فان الله تعالى لید رأب الصدقه سبعين بليا من الهداء ابدرها الجرام والبرص - اپنے اوپر صدقہ لازم کرو، بے شک اللہ تعالیٰ صدقہ کی برکت سے ستر دروازے بلااؤں کے رفع فرماتا ہے، ان میں سے

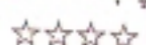
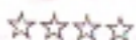
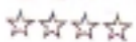
عجمی اور آسان دروازہ چنائیں (کوڑھ) برس (غیریان) چھر سے سد  
حضرت امیر المؤمنین علی الرضا کرم اللہ وجہ اکرم سے مردی ہے کہ حضور کرم اللہ وجہ نے ارشاد فرمایا:  
”بادر و بالصدقہ قان البلاء لا یتھطا ها۔ صدقة کرنے میں جلدی کرو۔ بے شک بلا کس اس  
سے تجاوز نہیں کر سیں (یعنی نہ چائیں ہیں)۔ (مکونہ: 167)

آن مبارک حدیثوں سے ثابت ہوا کہ مهاب و بلیات اور آفات کا واحد علاج صدقہ ہے اور صدقہ کی برکت سے مصیبت مل جاتی ہے اور مشکل آسان ہو جاتی ہے۔ صدقات گناہوں کا کفارہ ہو جاتے ہیں لیکن جس طرح ہر عمل میں اخلاص شرط ہے۔ اسی طرح صدقات بھی وہی لفظ بخش اور فائدہ مند ہوتے ہیں جس میں اخلاص اور اللہ تعالیٰ کی رضا کی طلب ہو اور ان کو احسان جلتا نہ اور تکلیف پہنچانے کی وجہ سے ضائع نہ کر لیا ہو جیسا کہ قرآن پاک میں ہے۔ لا بیطلو صدقاتکم بالمن والاذنی اپنے صدقات احسان جلتا نہ اور تکلیف پہنچانے کے ساتھ باطل نہ کرو۔ جس پر صدقہ کرے اس کا احسان جانے کا اس نے صدقہ قبول کر لیا، اس پر احسان جلتا نہ اور اس کو حیرت جانے اس کو تکلیف واذیت پہنچانے سے صدقہ کا اجر بلواب ضائع ہو جاتا ہے۔

**سوال کرنے کی مذمت:** بغیر حاجت شدیدہ اور سخت مجبوری کے سوال کرنا اور لوگوں سے مانگنا سخت کر دہ اور ناپسندیدہ امر موجب ذات درسوائی ہے بلکہ چاہیے اپنے ہاتھ سے محنت و مشقت کر کے گزارہ کرے اور صبر و قناعت کرے۔ بلکہ اس طرح وقت گزارنا مانگنے کی ذات سے ہزار درجہ بہتر ہے جیسا کہ بخاری اور مسلم شریف میں ہے: ”عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا يَأْخُذُ أَحَدٌ كُمْ حِيلَهُ فَيَحْتَطِبْ عَلَى ظَهِيرَهُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَأْتِي رَجُلٌ فِي سَالِهِ اغْطَاهُ وَمَنَعَهُ۔ سَيِّدُ الْأُوْلَاءِ أَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَيِّدُ الْمُؤْمِنِينَ“ فرمایا اس ذات کی قسم جس کے قیضہ قدرت میں میری جان ہے تم میں سے کوئی شخص رسی پڑے اور اپنی پیٹ پر نکزی کا گھنالا کر لائے اس سے بہتر ہے کہ وہ کسی شخص کے پاس آئے اور اس سے سوال کرے، وہ اسے دے یا نہ دے۔ (بخاری و مسلم)

معلوم ہوا کہ محنت و مزدوری کر کے کھانا اور کھانا، لوگوں سے مانگنے سے پچھا، بہت بہتر ہے کیونکہ اس طرح اس ذلیل و خوار جوتا ہے اور اس کا وقار بخروف ہوتا ہے در پدر پھر را اور گداگری کرنا اور گیروں میں گھوم کرنا مانگنا اور طرح طرح کے جلوں، بہاؤں سے۔ مانگنا اور جھوٹ بولنا، کبھی ماں باپ کی بیماری ظاہر کرنا اور کبھی بے گھر ہونے کا بہانہ بنانا اور مال جمع کرنا اور گداگری کو پیشہ بنالینا بہت ہی معیوب امر اور

ذلت و رسولی کا باعث اور آخرت میں تباہی و بر بادی کا سبب ہے۔ حدیث میں ہے سید و عالم ﷺ نے فرمایا۔ جو لوگوں سے اپنا مال بڑھانے کے لئے سوال کرتا ہے وہ اپنے لئے (جنم کے) انگاروں کا سوال کر رہا ہے۔ (اب اس کی مرضی) خواہ کم سوال کرے یا زیادہ اسی طرح ایک حدیث میں اس طرح ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے فرمایا مسکین و نہیں ہے جو لوگوں میں گھوستار ہوتا ہے۔ لفظ یادو لئے ایک سمجھو رہا تو کھو رہے کر چلا جاتا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ مسکین کون ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا وہ جس کے پاس اختہاں نہ ہو جاؤں کی ضروریات سے اس کو مستغاثی کر دے اور نہ اس کے آثار سے مسکینی و فقر کا پتہ چلے ہا کہ اس پر صدقہ کیا جائے اور نہ وہ لوگوں سے سوال کرتا ہے۔ (بخاری و مسلم) معلوم ہوا مسکین، فقیر و نہیں ہے جو مرد گدا گری کرتا ہے اور بذریعی کھو کر اس کھاتا چھڑتا ہے ہاں ایسا مسکین ہو جس کی نشاندہی حدیث میں کی گئی ہے جس کو اس کے حالات کا پتہ لگ جائے۔ وہ اس کی مدد کرے اور اس پر صدقہ کرے اور لوگوں سے تعاون کرائے تو وہ بہتر ہے اور ایسے حاجت مند پر صدقہ کرنے کا بہت اجر و ثواب ہے بغیر ضرورت اور حاجت کے مانگنا قیامت میں ذلت و رسولی کا سبب ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "انسان سوال کرتا ہے گا، حتیٰ کہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے چہرے پر گوشت کا ایک کھڑا بھی نہ ہوگا۔ ان احادیث و روایات سے ظاہر ہوا لوگوں کے سامنے ہاتھ پھیلانا اور مانگنا، اور گدا گری کو پیشہ بنانا دشیری و آخری ذلت و رسولی کا سبب ہو گا اور مالداری کیلئے سوال کرنا ایسا ہے جیسے اس کے چہرے پر گوشت کا کھڑا ہو گا۔ اس مذکورہ کے دن تمام مخلوق کے سامنے ایسا زیل و رسو ہو گا کہ اس کے چہرے پر گوشت کا کھڑا ہو گا۔ اس مذکورہ حدیث میں بھی بھی ہے کہ آپ نے صدقہ کرنے پر ایجاد اور مانگنے کی برائی بیان فرمائی اور ارشاد فرمایا: "اوْنَجَا هَاتِهِ نُخْلَقَةَ هَاتِهِ سَبَبَتْ"۔ اللہ تعالیٰ اپنے راہ میں خرچ کرنے کی توفیق نہیں! آئیں!



## مسائل شرعیہ اور ان کا حل

**سوال:** بعض سادات جب غیر سید سے بات کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ میں سید ہوں اور تو امتی ہے۔ اسی طرح بعض غیر سید جب سید سے مقاطب ہوتے ہیں تو کہتے ہیں کہ میں امتی ہوں اور آپ سید ہیں۔ یعنی امتی کے مقابلے میں سید اور سید کے مقابلے میں امتی کا الفاظ استعمال کرتے ہیں۔ شرگی طور پر اس بارے میں کیا حکم ہے۔ کیا سید امتی نہیں؟۔ (السائل: حافظ محمد صدر)

**الجواب:** ایسا کہنا نہ سادات کے لیے جائز ہے اور نہ اسی غیر سادات کے لیے۔ سادات اور غیر سادات امتی ہونے میں سب برابر ہیں۔

**سوال:** دونوں ہاتھ جوڑ کر سلام کرنا جائز ہے یا نہیں؟ (السائل: ظفر محمود قریشی)

**الجواب:** سلام کرنے سے پہلے یا بعد ہاتھ جوڑنا پاکستان کے بعض علاقوں میں مردوج ہے اور کوئی اہل علم بھی ایسا کرتے نظر آتے ہیں۔ جبکہ بوقت ملاقات صرف منسون طریقہ سے سلام و مصافحت پر اسی اتفاق چاہیے۔ ہاتھ جوڑنا غلاف نہ ہے۔

**سوال:** کیا فرماتے ہیں علمائے کرام اس مسئلہ میں کہ قرآن مجید کے پرانے اور پھٹے ہوئے شکوہ نیزان کے بوسیدہ اور اراقی کی حفاظت کے لیے کوئی طریقہ اختیار کیا جائے؟۔ (تحفہ اوراق مقدس کے نام سے یونیورسٹی مکتبہ قادریہ مطابق سرکاری اور گورنمنٹ سلیکٹ کالج ہے)

**جواب:** قرآن مجید یا اس کے اوراق پر اనے اور بوسیدہ ہو جائیں اس قابل نہ ہیں کہ ان سے تلاوت کی جاسکے اور یہ اندریشہ ہو کہ اوراق منتشر ہو کر ضائع ہو جائیں گے اُن کی حفاظت کے بارے کتب اسلامیہ میں تین صورتیں مذکور ہیں۔

جلانا، دھونا، دفنانا۔

چنانچہ ملا علی قاری علیہ الرحمہ لکھتے ہیں! "صحف کا بوسیدہ در حق جس سے کوئی فائدہ نہ رہ گیا ہواں کے بارے میں علماء کا اختلاف ہے کہ اسے دھونا نا بہتر ہے یا جلانا۔ ایک قول یہ ہے کہ جلانا بہتر

ہے کیونکہ وہونے میں ایک قسم کی اہانت یہ ہو گئی کہ خالہ بیرون تسلی روندا جائیگا۔” (مرقات ۲ ص ۶۳)

اور جلانے میں اس طرح کی کوئی اہانت نہیں ہو سکتی وہ سرا توں یہ ہے کہ وہونا بہتر ہے اور خالے کو کسی پاک جگہ بہار یا جائے کیونکہ جلانے میں ایک طرح کی اہانت ہے۔

علامہ محمد عینی فرماتے ہیں! ”ہمارے علمائے حنفی نے فرمایا جب مصحف اتنا بوسیدہ ہو چائے کہ اس سے فائدہ نہ حاصل ہو سکے تو لوگوں کی پامی سے دور کسی پاک جگہ فتن کر دیا جائے۔ (مودۃ القاری ن ۱۹ ص ۴۸)

فیضہ ابی الیث سرقدنی لکھتے ہیں! ”بوسیدہ مصحف پاک زمین میں فتن کیا جائے۔ جلا یا نہ جائے۔“ (تادی انوار میں ۷۰)

**بانجھ سو علماء کا فتویٰ:** سلطان اور گزیرہ عالمگیر علیہ الرحمہ کے دور حکومت میں موصوف سلطان کے منتخب جلیل القدر پاٹھ سو علماء کے مرتبہ قوانی میں ہے اے ”مصحف جب پرانا ہو جائے اور اس سے تلاوت نہ ہو سکے تو اسے آگ میں نہ جلا یا جائے۔ (تادی عالمگیری ج ۵ ص ۲۲۲) اسی میں ہے اے ”مصحف جب پرانا ہو جائے کہ اس سے تلاوت نہ کی جاسکے اور اس کے ضائع ہونے کا خوف ہو تو پاک کپڑے میں پہنیت کر فتن کر دیا جائے۔“ (حوالہ اینہا)

علامہ شامی لکھتے ہیں! ”بھتی میں لکھا ہے کہ جب مصحف پرانا اور بوسیدہ ہو جائے تو اس کو فتن کرنا احسن ہے جیسے انبیاء کرام (علیہم الصلواۃ والسلام) اور اولیاء (علیہم الرضوان) کو فتن کیا جاتا ہے اور باقی دینی کرتائیں جب بوسیدہ ہو جائیں اور ان سے لفظ نہ اخیا جاسکے تو ان کا حکم بھی یہی ہے اور فتن کرنا تعظیم کے خلاف نہیں کیونکہ لوگوں میں سے افضل حضرات (انبیاء و اولیاء) بھی فتن کے جاتے ہیں اور ذمہ دار ہیں ہے کہ جب مصحف پرانا ہو جائے اور اس سے پڑھنا دشوار ہو جائے تو اس کو آگ میں نہیں جلا یا جائے گا۔ امام محمد نے اسی طرف اشارہ کیا ہے اور ہم اسی پر عمل کرتے ہیں اور مناسب یہ ہے کہ اسے پاک کپڑے میں پہننا جائے اور اس کے لیے خدم بنا کی جائے۔ اس لیے

کہ اگر اس کی قبر پر طریق شق بنائی گئی تو اس پر منی گرے گی اور اس میں ایک قسم کی تحریر ہے ہاں اگر اس کے اوپر حجت بنائی چائے پھر منی ڈالی جائے تو کوئی حرج نہیں اور اگر چاہے تو اسے پانی کے ساتھ وہ مولے یا کسی پاک جگہ رکھ دیا جائے جہاں نہ کسی بے دخل کا ہاتھ لگے نہ گرد و غبار پڑے نہ نجاست گئے اور نہ اس کی تعظیم میں فرق آئے تو یہ بھی جائز ہے۔ (واللہ عن ۵۴۹)

امام رضی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! ”مصحف کو آگ میں جلانا نہیں چاہیے اس لیے کہ ہو سکتا ہے اُس میں اللہ کے ذکر والی کوئی چیز ہو یا کلام اللہ کا کچھ حصہ ہو اور یہ ہاتھ مخفی نہیں کہ آگ میں جلانے میں اُسے حیر جانا ہے۔ (شرح سیر کبیر ج ۳ ص ۱۰۸)

آپ کسی خلیل امام کے حوالے سے مزید لکھتے ہیں! ”مصحف کو پاک جگہ دن کرنے میں کوئی حرج نہیں۔“ (شرح سیر کبیر ج ۳ ص ۱۰۵)

علامہ سید احمد طحاوی خلیل علیہ الرحمہ فرماتے ہیں! ”مصحف سمیت تمام کتابوں کو جو لاکن انتقال نہ رہیں جاری پانی میں بھانے میں حرج نہیں یا دفن کر دی جائیں اور دفن کرنا احسن ہے۔ جیسا کہ انہیاء کرام علیہم السلام کو دفن کیا گیا۔ (حاشیہ الطحاوی ج ۲ ص ۲۰)

امام فوڈی شافعی علیہ الرحمہ قطر از ہیں! ”جب (آیات قرآنی) کو کلڑی پر لکھا گیا تو اس کلڑی کو جلانا مکروہ ہے۔“ (الایمان فی آداب حملۃ القرآن) ص ۹۷۔ ۸۹

علامہ سیوطی اور علامہ زرگشی لکھتے ہیں! ”قاضی حسین نے بوسیدہ اور اراق کو جلانے کی ممانعت پر جزم فرمایا ہے اس لیے کہ یہ کام احترام کے خلاف ہے۔“ (اقان ج ۲ ص ۲۲۱)

شیخ الاسلام عبدالعزیز بن احمد طحاوی متوفی ۲۵۶ھ علامہ بصاص اور علامہ طاہر بن احمد صاحب خلاصہ متوفی ۵۳۲ھ علم الرضوان فرماتے ہیں! ”مصحف جب بوسیدہ ہو جائے۔ اُسے جلایا نہ جائے بلکہ اُس کے لیے زمین میں گڑھا کھود کر دفن کر دیا جائے۔“ (واللہ عن ۷۰ نہیں ناہر، بحوالہ البرہان فی علوم القرآن ج ۱ ص ۷۷۷)

اعلیٰ حضرت امام احمد رضا محدث بربیلوی علیہ الرحمہ کا ہفتہ: مسئلہ: کیا

فرماتے ہیں علائے دین و حامیان شرع میں اس مسئلہ میں کہ ایک شخص متین قبیع مت رسول ﷺ نے پارہاے کہنے فرزوہ قرآن شریف اور تواعد بغدادی اور تواعد ابجد کو جو لڑکوں کے دست مالش سے پہنچے ہوئے تھے اس مصلحت سے کہ ان کی بے ادبی شہادت اور پاؤں کے تلے نہ آؤں بدون قصد تو ہیں کے بعد حدیث بخاری کے جو باب جمیع القرآن میں انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے "اَمْرٌ يَمْسَاوِهُ مِنَ الْقُرْآنِ فِي كُلِّ صَحِيفَةٍ أَوْ مَصْحَفٍ أَنْ يَحْرُقَ" ان کو جلا دیا آیا یہ شخص اہل متین کے نزدیک بخاطر مصلحت و سند مذکور و ادله شرعیہ کے صواب پر اخذ الہمار کرتے معتمد ہے جو با فرماؤں ہے۔ مبنی اتو گروا

بہے یہ تھا پر بڑے برابر (وہ ریس نہیں) میں اسے  
الجواب: احران مصحف بوسیدہ وغیر مقتطع علماء میں مختلف فیہ ہے۔ اور فتویٰ اس پر ہے کہ جائز  
نہیں۔ قال فی الفتاوى عالمگیریۃ المصھف اذا صار خلقاً و تعدى القراءة  
مته لا يحرق بالثار اشار الشیبانی الی هذا فی السیر الكبير و به ناخذ  
کذا فی الذخیرۃ بلکایے مصاھف کو پاک پکڑے میں پیٹ کر دفن کرنا چاہیے۔ فیہا  
ایضاً المصھف اذا صار خلقاً لا یقرؤ مته و یخاف ان یضع یجعل فی خرقۃ  
طاهرۃ و یدفن و دفنه اولیٰ من وضعه موضعاً یخاف ان یقع علیه  
الخیاسۃ و نحو ذلك ولیحدله لانه لوشق و دفن یحتاج الی اهالہ  
التراب علیه و فی ذلك نوع تحقیر الا اذا جعل فوقه سقف بحیث لا  
پصل التراب علیه فهو حسن ايضاً کذا فی الغرائب او رحاحہ کرام رضی اللہ تعالیٰ  
عنهم سے کہ احران واقع ہوا کما فی حدیث البخاری بفرض رفع قنطرہ و مساویتھا اور بالکلیہ  
رفع اوس کا اسی طریقہ میں محصر کر کر صورت دفن میں ان لوگوں سے جھیں مصاھف محرقة اور ان کی  
ترتیب خلاف واقع پر اصرار تھا احتمال اخراج تھا خلاف مانع فیہ کہ یہاں مقصود حظ مصحف  
ہے۔ بے ادبی اور ضائع ہو جانے سے اور یا امر طریقہ دفن میں کہ مختار علماء ہے کما مر بن هجج  
احسن حاصل البت تواند بخداوی واجد اور سب کتب غیر مشتمل بہا اور ائے مصحف کر کیم کو جلا

دینا بعد نو اسے باری عز اسمہ اور اسے رسول ملائکہ صلی اللہ تعالیٰ علیہم وسلم اجمعین کے جائز ہے۔ کما فی الدرر المختار الکتب التی لا یتنفع بھا محی عنہا اسم اللہ و ملائکہ و رسوله و یحرق الباقی واللہ تعالیٰ اعلم و علمہ عزا سمه اتم معلوم ہوا کہ قرآن مجید کے ناقابل استعمال پرانے نئے اور یوسیدہ اور اراق کی حفاظت جس سے اسکا تقدیر اور ادب زیادہ محفوظ رہ سکے ہیں ہے کہ ایسے نخوں اور اراق کو کسی بہتر اچھے طریقے سے دفن کیا جائے پانی چونکہ مختلف پاک ناپاک جگہ سے گذرتا اور مختبرتا ہے حتیٰ کہ جانور تک اس میں پیش اپ و گور کرتے ہیں انسان پاکی ہاپاکی کی حالت میں نہاتے اور کپڑے دھوتے ہیں لہذا پانی میں نہ بھائے جائیں جہاں تک جلانے کا تعلق ہے اسے جہاں علماء نے ناپسند فرمایا ساتھ ہی عموم انس بھی ایسے فعل کو اچھا تصور نہیں کرتے ایسے فعل کے مرکب کے خلاف صدائے احتجاج بلند کرتے ہیں۔

**چنانچہ دسم المفتی** "من لم یعرف احوال زمانہ فہو جاہل" یعنی جو شخص احوال زمانہ سے بے خبر ہو وہ جاہل ہے کہ مطابق علماء کو چاہیے کہ وہ ہرگز جلانے کا فتویٰ نہ دیں۔

**۱۹۶ عثمانی میں احراء مصاحف** : پرانے مصاحف و اوراق کو جلانے کے جواز کے قال حضرات حضرت سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے عہد حکومت میں مصاحف کے جلانے کو دیل کے طور پر قبول کرتے ہیں جس کا پس منظر یہ ہے کہ اسلام کا دار و جب وسیع ہو گیا تو جن مسلمانوں نے قرآنی آیات کو جس استاد سے جس طرز تنظیم اور قرأت سے سیکھا تھا ان میں اور دوسرے ان مسلمانوں میں جن کو دوسری قرأت میں قطیم دی گئی تھی اختلاف پیدا ہونے لگا۔ چنانچہ حضرت حدیث نے حضرت عثمان سے کہا اس امت کو سمجھا لو اس سے پہلے کہ ان میں یہودیوں اور یہ سائیوں کی طرح اختلاف پیدا ہو۔ (بخاری ج ۲۹، ح ۳۷، اہناف ج ۲۸، ح ۲۷، مطالب المرقان ج ۱، ح ۲۵۲)

چنانچہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے یہ مسئلہ صحابہ کرام کے سامنے پیش کیا اور صحابہ کے اتفاق پر آپ نے حضرت ھصہ کے گھر سے وہ نسخہ منقول یا جو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے

وور میں لکھا گیا تھا اور قرآن مجید کے وہ نئے نذر آتش کرد یے جو مختلف حضرات کے پاس موجود

**جانے کی وجوہات و اسباب:** شارح بخاری علامہ کرمانی علیہ الرحمہ اس جگہ لکھتے ہیں اُن اگر تو کہے کہ قرآن مجید کو جلانا کیونکر جائز ہو سکتا ہے تو میں کہوں گا کہ جایا وہ گیا تھا جو منسوخ تھا یا جو غیر قرآن کے ساتھ خلط ملطخ ہو چکا تھا۔ (کرمانی ج ۸۷ ص ۹۶۹ محدث القاری ج ۲۰ ص ۱۸)

ماعلیٰ قاری فرماتے ہیں اُن حضرت عثمان نے مذراً تیش اُسے کرایا جو قرآن نہ تھا یا قرآن سے اتنا خلط ملطخ ہو گیا تھا کہ اُسے جدا نہیں کیا جاسکتا تھا۔ اور انہوں نے جلانے کی کو اس لیے ترجیح دی کہ اس سے یہ شبہ دور ہو جاتا ہے کہ انہوں نے کچھ قرآن چھوڑ دیا کیونکہ اگر وہ قرآن (غیر منسوخ) ہے تو کہاً اصل اُن سے جلانا روانہ برکت ہے۔ (مرۃت ج ۲۲ ص ۱۳۷)

اہن اپی واکو اور طبرانی نے شعیب سے روایت کی ہے! ”جناب عثمان نے ہر وہ مصحف نذر آش کرنے کا حکم دیا جو ان مصاہف کے خلاف تھا جنہیں بلا دار اسلامیہ میں بھیجا گیا۔“ (بخاری فتح) اور  
۷۹ ص ۲۶، کتاب المصاہف میں ۷۴، ”بخاری“، ”تیریان“ میں ۲۹)

علامہ کرمانی فرماتے ہیں! ”وَمَصَاحِفُ نَذْرَ آتِشׁ يَكِيْ گَيْ جَنْ مِنْ غَيْرِ قُرْآنٍ، قُرْآنٌ سَعَى مَحْلُوطًا تَحَا  
یا قرأت شمازو یا ورق آتمی تھیں جو منسون ہو چکی تھیں انھیں حضرت علیان رضی اللہ عنہ نے اس لیے  
نذر آتش کرایا کہ اختلاف ختم ہو جائے۔“ (کرمانی ج ۹۸ ص ۹)

اور آئندہ ایسا نہ ہو کہ کوئی شخص ان مصاہف کو پیش کر کے مسلمانوں میں پھر اختلاف و انتشار پیدا کرے اور شخص ایک قرآن اور ایک زبان پر جمع نہ رہنے دے۔ معلوم ہوا کہ آپ کا یہ اقدام نظریہ ضرورت کے تحت تھا اور شریعت کا مشہور قاعدة ہے کہ الضرورات تلیح المحتظورات ضرورت میں مسموعات کو جائز ہادیتی ہیں۔

**علامہ قاضی عیاض کی تحقیق:** علامہ ابن جبر اور علامہ عینی لکھتے ہیں! "قاضی عیاض نے اس بات پر وثائق فرمایا ہے کہ لوگوں نے پہلے انھیں پانی سے دھولیا پھر انھیں چالایا تاکہ اپنی

طرح تلف ہو جائیں۔” (عمدة القاري ج ۲۰ ص ۱۸)

**علامہ ابن حجر کی رائی:** آپ فرماتے ہیں اے! ”جلانے کا حکم اس وقت سے متعلق تھا بہر حال اب اگر ضرورت ہو تو ہونا ہی اولیٰ ہے۔“ (فتح الباری ج ۹ ص ۱۷)

علامہ عینی بھی سبک فرماتے ہیں۔ ملاحظہ ہو (عمدة القاري ج ۲۰ ص ۱۹)

البتہ علماء اختلاف کا موقف یہ ہے کہ دھونے کی نسبت دفاترے میں زیادہ ادب ہے۔ اور اسی صورت کو عرف میں بھی زیادہ باعث ادب تصور کیا جاتا ہے۔ اور قاعدہ بھی یہی ہے کہ انما العبرة فی الادب للعرف۔ ادب میں اثبات عرف کا ہے۔ اسی عرف کے اعتبار کی وجہ سے مسجد میں جوتا پہنے جانا بے ادبی ہے۔ حالانکہ صدر اوقل میں یہ حکم نہ تھا۔ چنانچہ فتاویٰ سراجیہ اور عالمگیری میں ہے دخول المسجد متتعلماً مکروہ مسجد میں جوتا پہنے داخل ہونا مکروہ ہے۔ عمدۃ المحتشم و روایت اخوار میں ہے دخول المسجد متتعلماً من سوء الادب مسجد میں جوتا پہنے جانا بے ادبی ہے بوسیدہ اور اراق و پرانے مصاہف کے جلانے کو عرف میں بے ادبی پر محدود کیا جاتا ہے۔ لہذا اُنھیں جلانے کی بجائے دفایا جائے۔

کسی نے انکار نہ کیا: مصعب بن سعد سے روایت ہے! ”فرمایا میں نے بکثرت لوگوں کو اس وقت پایا جب عثمان نے مصاہف نذر آتش کرائے سب نے اسے پسند کیا اور کسی نے انکار نہ کیا۔“ (فتح الباری ج ۹ ص ۱۷، عمدة القاري ج ۲۰ ص ۱۸، کنز اعمال ج ۲۸ کتاب المصاہف ص ۱۹)

**حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی یہی کاتب:** حضرت عمر بن سعید سے روایت ہے آپ فرماتے ہیں! ”حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا اگر حضرت عثمان کے وقت میں حاکم ہوتا تو مصاہف کے سلسلہ میں بھی اسی طرح کرتا جو عثمان نے کیا۔“ (مناقب المرفان ج ۱ ص ۲۵۵)

اعلان علی رضی اللہ عنہ: ابو بکر ابی ریاض نے سوید بن غفلہ سے روایت کی۔ انہوں نے فرمایا ”میں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو فرماتے تھا اے لوگوں کے گروہ اللہ سے ذرہ۔ عثمان کے پارے میں حد سے نہ بڑھو اور انھیں مصاہف جلانے والا کہنے سے بچو۔ اللہ کی حکم آپ نے

صحابہ کی جماعت کے مشورے کے سوائیں جلایا۔ (منال العرقاء ن)

جیسا کہ گذشتہ سطور سے یہ بخوبی واضح ہو چکا ہے کہ جو مصاہف نذر آتش کیے گئے تھے وہی تھے جو اصل نسخے کے خلاف ترأت منسوخی، شازہ اور غیر قرآن پر مشتمل تھے۔ اصل نسخہ قرآن کو نہیں جایا گیا تھا بلکہ اسے رانج اور شائع کیا گیا تھا۔ لہذا اور عثمانی میں مصاہف کو جلانے کے اس عمل کو مقتیس و مقتیس علیہ میں مطابقت نہ ہونے کی وجہ سے قرآن مجید کے پرانے نسخوں اور بوسیدہ اور اراق کو جلانے کے سلسلہ میں نہ دلیل جواز بنایا جاسکتا ہے اور نہ ہی خلیفہ رسول سیدنا عثمان غنی رضی اللہ عنہ پر کسی قسم کی تنقید و اعتراض کیا جاسکتا ہے۔

**تحقیر و استخفاف:** گذشتہ تحریر کا تعلق اس امر کے ساتھ تھا کہ قرآن کے پرائے شخصوں اور یوسفید اور اراق کی حفاظت کا بہترین اور زیادہ متوسط طریقہ یہ ہے کہ انھیں وفات دیا جائے اب سوال یہ پہنچتا ہے کہ اگر کوئی بدجنت تو ہیں کے پیش نظر قرآن مجید کے نئے یا پرانے شخصوں، یوسفید یا اراق استعمال اور اس کو مندی چکر کرایا جاؤ ہے تو اس کے بارے حکم شرعی کیا ہوگا؟۔

چنانچہ علامہ قاضی عیاض علیہ الرحمہ لکھتے ہیں! ”تجھ کی بات یہ ہے کہ جو شخص مصحف قرآن کریم یا اس کے جزو کا اختلاف کرے یا ان کی امانت کرے یا اس کے کل یا جزو کا منکر ہو یا اس کی مکملیت پر کرے یا قرآن کریم کے کسی ایسے حکم یا خبر کو جھلا کے جس کی تصریح اس میں موجود ہو یا اسکی چیز کو ثابت کرے جس کی قرآن کریم میں نظر موجود ہو یا اسکی چیز بات کی نقیبی کرے جو قرآن سے ہابت ہے اور مزید بر اس یہ کہ وہ اس کو بخوبی جانتا بھی ہو۔ یا ایسے امور میں شک کرے تو اس شخص بالاجماع کافر ہے۔ (الجیان ص ۸۲)

رئیس سینا، رہنما، عالمگیر اور امام این حجر پتھی فرماتے ہیں! "اگر کسی مسلمان نے والیاں پالند قرآن مجید کو علامہ نوؤی اور امام این حجر پتھی فرماتے ہیں! "اگر کسی مسلمان نے والیاں پالند قرآن مجید کو  
نجاست میں ڈال دیا تو ڈالنے والا کافر ہو جائیگا۔ (واللھ لکھوی اتبیان ص ۹۸، انزواجر  
ج، ص ۳۲۹) واللہ ورسولہ اعلم۔

## زبدۃ الحقیقی کا تحقیقی اور تنقیدی جائزہ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

مسئلہ انصیلیت شیخین جو کہ الٰہ سنت و ہجات کے مسلم عقائد کی قبیل سے تھا گذشتہ کچھ عرصہ سے  
الٰہ سنت کے بعض طقوں میں ممتاز فیکا درجہ اختیار کر گیا ہے۔ جیسا کہ اس مسئلہ پر جناب محترم قبلہ سید  
عبد القادر جیلانی صاحب کی "کتاب زبدۃ الحقیقی" کچھ عرصہ پہلے مختصر عام پر آجھی ہے۔ محترم قبلہ شاہ صاحب  
نے اپنا کتاب زبدۃ الحقیقی م ۹۰۱۰ پر اپنا تقدیم کیا ہے جس کا محتوى مختصر اس فرماتے ہیں۔

"ہمارا اپنا عقیدہ و بحیثت سن کے جناب ابوکبر صدیقؓ کے بارے میں بحیثت خلیف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
و علم برحق ہونے کے افضل الامت ہونے کا ہے۔ مگر ان صحابہ کرامؓ اور علماء امت کو سیدت سے خارج نہیں کیا چا  
کے گا۔ جو ہماری اس رائے سے اختلاف رکھتے ہیں۔"

قبلہ محترم شاہ صاحب کا یہ موقف دو لکھات پر مشتمل ہے کہ

۱: ان کا اپنا عقیدہ حضرت ابوکبر صدیقؓ کا افضل الامت ہونے کا ہے۔

۲: جن صحابہ نے ابوکبر صدیقؓ کو افضل الامت نہیں مانا ان کو سیدت سے خارج نہیں کیا جاسکتا ہے۔

قبلہ محترم شاہ صاحب کے اس موقف کے دلوں پہلوکی تسبیح اور وضاحت تفصیل طلب ہے تاکہ معاملہ واضح اور  
آئندہ ہو سکے۔ قبلہ محترم شاہ صاحب نے دعویٰ تو ابوکبر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کے افضل الامت ہونے کا کیا ہے مگر  
ساتھ ہی ساتھ زبدۃ الحقیقی م ۹۰۵، م ۹۰۸ اور حضرت ابوکبر صدیقؓ کے نہادک بیان کرنے کے بعد م ۹۰۸ اور ان  
احادیث پر اعتراض بھی وارد کئے جس کی وجہ سے حضرت ابوکبر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کی انصیلیت پر علماء الٰہ سنت  
نے دلیل قائم فرمائی ہے۔ مقدمہ واضح ہے کہ ایک طرف تو قبلہ شاہ صاحب زبدۃ الحقیقی م ۹۰۶ پر لکھیں کہ "حضرت  
حضرت ابوکبر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کی انصیلیت بحیثت خلیف راشد کے برحق ہے اور اس بحیثت سے آپ افضل  
الامت ہیں"۔ مگر ساتھ ہی ساتھ شاہ صاحب زبدۃ الحقیقی میں حضرت ابوکبر کی انصیلیت والی احادیث پر  
اعتراضات بھی وارد کرتے ظفر آرہے ہیں۔

آخر نوٹ: میں محترم قبلہ سید عبد القادر شاہ صاحب سے اداً ایک سوال ضرور کروں گا کہ حضور آپ کے نزدیک اگر

حضرت ابو بکر صدیق افضل الامم میں تو آپ کے پاس اس کی کیا دلیل ہے؟ کیونکہ قبلہ شاہ صاحب نے زبدہ اتفاق میں اپنے اس موقف کو "اپنا عقیدہ" لکھا ہے۔ اور میں یہ عرض کر دوں کہ قبلہ شاہ صاحب نے خود زبدہ اتفاق میں ۲۰۰ کے آخری سطر میں یہ لکھا ہے کہ "الغثیت تو باب عقائد کی چیز ہے۔ جس میں طعیمات کا ہوتا ہے۔ اس عبارت سے یہ واضح ہوتا ہے کہ عقیدہ الغثیت میں طعیمات کا ہونا ضروری ہے۔ لہذا حتم قبلہ شاہ صاحب کو اپنا عقیدہ و ثابت کرنے کے لئے کوئی دلیل قطعی پیش فرمانا ہوگی۔ کم از کم قبلہ شاہ صاحب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا افضل الامم کئے کی کوئی تعلیمی دلیل تو پہنچ فرمائیں تاکہ معاملہ واضح ہو سکے۔

اب ہم نہ مر قائد شاہ صاحب کے موقع کے دوسرے پہلو پر روشنی ڈالکے کی کوشش کرتے ہیں۔

حضرت قباد شاہ صاحب کے موقف کے درمیان پہلو کا بڑا اوقطی ہے کہ ”کیونکہ الفعلیت کے مسئلہ میں دوسرے ایامات لائف سچاپ کرام سے دیگر صحابہ کرام کی انشیلت میں بھی موہروں میں یعنی کچھ صحابہ کرام میں سے ایک صحابی نے حضرت زیر بن العوام کو افضل کیا، اسی نے سیدہ قاطمة الاجر، کو افضل کیا، کسی روایت میں حضرت عباد شاہ بن مسعود کو افضل کیا کسی روایت میں اذوان مطہرات و افضل راست کیا گیا ہے۔ الفرض قبل عباد القادر شاہ صاحب نے ان متعدد اقوال اور روایات کی روشنی میں یا اصول ڈش کر دیا کہ اگر کوئی حضرت اب کو سدیق کو افضل دانے تو اسی احتیاط سے خارج نہیں کرنا چاہیے۔ اب اسی احتیاط سے کیوں خارج نہیں کرنا چاہیے۔ اس اصول کی بڑی اقبال حضرت قباد شاہ صاحب نے زبدۃ الحقائق ص ۲۵۳ پر کچھ یوں فرمائی ہے۔ ”ان اصحابی کا لحاظ جو باہم اتفاقیت ہے احتیاط سب صحابہ کرام“ کو نازار مدد ایت سمجھا لیا جائے ان میں کسی کے قول کی بھی پیروی کی جائے تو موجب رشد وحدت ہوگی۔ حضرت قباد شاہ صاحب زبدۃ الحقائق ص ۲۸۸ پر مزید لکھتے ہیں۔ ”حاصل کام یہ ہو گا کہ جب صحابہ کرام میں اجماع نہیں ہو۔ کہ ازان کے آؤں خلافی سے باہر نہیں جایا جاسکتا بلکہ ان میں سے کسی ایک قول کے القیار کرنے کی اجازت ہوگی۔ کیونکہ صحابہ کرام میں حق رائے ہے۔

**نکتہ:** قبلہ شاہ صاحب کے اس موقف میں بھی روپیلو ہیں:

- ۱۱ اجماع نہ ہو تو صحابہ کرام کے اقوال خلافی میں سے کسی ایک کے قول کو اختیار کرنے حق ہوگا۔  
 ۱۲ دوسرا پہلو یہ وضع ہوا کہ اگر اجماع ہو جائے تو تمہارے اقوال خلافی میں سے کسی بھی ایک قول کو اختیار کرنے لائق ہوگا۔  
 ۱۳ جب اجماع منعقد ہو جائے تو اقوال خلافی میں سے کسی بھی قول کو اختیار کرنے غلط ہوگا اور ایسے تمام اقوال جو اجماع کے خلاف ہوں تو شاذ ہو کر ان سے استدلال باطل ہوگا۔ مگر اس کے بعد قابل محترم شاہ صاحب زدہ  
 ۱۴ ۲۰۲۲ء پر صحابہ کرام کے انتراف کی وجہ سے اجماع افضلیت ابو بکر صدیق بن عبید شاہ نہیں مانتے ہیں۔ قبلہ شاہ

صاحب کہتے ہیں۔ ”جب اتنے اکابر کا اختلاف موجود تھا اور آج نک ہے تو پھر جناب ابوکر صدیقؑ کی الفضیلت پر اجماع کیسے ہو سکتی تھی؟ لہذا قبلہ مزمٹ شاہ صاحب کے دعویٰ کی تحقیق بہت اہم اور ضروری ہے۔ قبلہ شاہ صاحب کا یہ موقف صحیح مضبوط گھنکلے گا۔

اب ہم مجرم قبل شاہ صاحب کے اس موقف کر "اصحابی کالجوم" کی کے قول کی بھی  
وردی کی جائے توجہ رشد وحدت ہوت ہوگی" زبدۃ الحقیق مص ۲۵۳ کا ایک لگری اور حقیقی نظر فروش کرنا چاہتے  
ہیں۔ مگر اس سے قبل یہ بھی عرض کر دیں کہ مجرم قبل شاہ صاحب نے جن روایات سے استدلال کرتے ہوئے  
وکیل صحابہ کرام و غیرہ کو بھی انفلہ ہابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ ان روایات کی استنادی حیثیت بھی بھی نظر ہے  
جس کی وضاحت کسی اور مقام پر بھی کر دی جائے گی۔ اور ان احادیث کے متعلق مختصر جبور عالم کرام و محمد شین  
نے جو کہا ہے وہ بھی مظہر عام پر لائی جائیں گی۔ تاکہ جو ام المناس پر یہ واضح ہو کہ مسئلہ الخذیلت میں ضعیف حدیث  
یا روایات سے استدلال ٹھیں ہو سکا ہے۔ اور کسی طرح ان روایات جو نہ تو سند ناہیں ہیں اور نہ جن سے مدعای  
تایبیت کیا جاسکتا ہے وہ قوش کر کے اجماع قزوئے کی کوشش کی گئی ہے۔

محترم قبلہ شاہ صاحب نے اقوال اختلائی پیش کر کے یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ مسئلہ افغانیت میں کسی بھی صحابی کا کوئی بھی قول درباب افغانیت میں اگر تبول کر لیا جائے تو وہ حق ہو گا اور اس طرح اہل سنت سے خارج نہ ہو گا۔ جیسا کہ ہم یہاں کر پچھے ہیں کہ استاد وی وحی دیوبندیت سے درکنار حضرت عائشہ حضرت وہ طلمہ الزراہ، حضرت زیرین گوام، غیر حماکے فضیلات کے ہارے میں بھی چند روایات قبلہ شاہ صاحب نے انقل کیں ہیں۔ اب ان روایات انقل کرنے کا مقصود یہ تھا کہ اگر ان محدثوں ہمیں سے کسی صحابی کے قول کو بھی مان لیں تو وہ حق ہو گا اور اس موقف کی بنیادا صحابی کا نوحم والی روایت بھی تھی۔ اب اس موقف پر اپنی رائے دینے سے بہتر ہے کہ قبلہ محترم قبلہ شاہ صاحب کے نزد یہک معتبر حافظہ ان عبدالبرکی تحقیق پیش کردی جائے ہے کہ گوام ان سکو اس معاملہ کو بھیتھے میں آسانی ہو۔ حافظہ ان عبد البر میں ۳۶۳ صفحہ ہے کہتے ہیں۔

اختلف الفقهاء في هذا الباب على تولين:

أحد هما: أن اختلاف العلماء من الصحابة وهي بعدهم من الأئمة رحم الله رحمة واسعة، وجائز لمن نظر في اختلاف أصحاب رسول الله تعالى أن يأخذ بقول من شاء منهم، كذلك الناظر في أقوال غيرهم من الأئمة ما لم يعلم أنه خطاء، فإذا باه له

انہ خطایا خلالقہ نص کتاب اور نص النسے اور اجماع العلماء لم یسعہ اتباعہ فان لم یبین لہ میں ہذہ الوجوه جائز استعمال قوله، وان لم یعلم صوابہ من خطک وصار فی حیز العامة الشی بجوز لها أن تقد العالم اذا سأله عن شی وان لم یعلم وجهه، هذا قول یروی معناه عن عمر بن عبد العزیز<sup>رض</sup> والناس بن محمد و عن سفیان الثوری ان صح عنه، و قال به قوم ومن حجتهم على ذلك قوله <sup>رض</sup>: أصحابی كالنجوم فیا لهم اقتدیتم اهتدیتم " وهذا مذهب ضعیف عند جماعة من أهل العلم وقد رفضه أكثر الفقهاء وأهل النظر۔ (جامع البيان والعلم ۹۵)

ترجمہ: اس باب میں فقہاء اسلام کے روقوں میں ایک کہ صحابہ اور بعد کے ائمہ کا اختلاف رحمت و رحمت ہے اور یہ کہ صحابی کے قول پر مل کر ناجائز ہے۔ اسی طرح ائمہ کے مخالف اقوال میں سے جس قول کو لے لیا جائے چاہئے۔ مگر شرط یہ ہے کہ کتاب و سنت کی نفس صریح یا عالماء امت کا اجماع اس کے خلاف موجود نہ ہو گر علم سے ہے بہرہ عوام کے لئے عالم کی تھیڈ بلا اختلاف چاہئے۔ یہ قول عمر بن عبد العزیز، ناس بن محمد، سفیان الثوری وغیرہ علماء کرام کی ایک جماعت سے مردی ہے۔ ان بزرگوں کی دلیل یہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ السلام نے فرمایا۔ "میرے صحابی مداروں کی طرح ہیں، جس کی بھی اتفاق کر دے گے، چاہیت پاڑے گے۔ لیکن اہل علم کا ایک بڑا طبقہ اس طور پر کوئی قرار دیتا ہے اور اکثر فقہاء علماء نے اسے مسترد کر دیا ہے۔ اب ہات یہ ہے کہ مگر ایسے حالات میں کیا کرنا چاہیے۔ اگر ایسے حالات کی معاملہ میں پیدا ہو تو حافظہ اہن عبد البر نے اس کی وضاحت بھی فرمادی ہے۔

حافظہ اہن عبد البر مزید لکھتے ہیں ا۔ "وَأَمَا مَالِكُ وَالشَّافِعِيُّ وَمَنْ سَلَكَ سَبِيلَهُمَا مِنْ أَصْحَابِهِمَا، وَهُوَ قَوْلُ النَّبِيِّ بْنِ سَعْدٍ وَالْأَوْزَاعِيِّ وَأَبِي ثُورٍ وَجَمَاعَةِ أَهْلِ النَّظَرِ: أَنَ الْخَلْفَ اِذَا تَدَافَعَ فَهُوَ خُطَّاءٌ وَصَوَابٌ وَالْوَاجِبُ عِنْدَ اِخْتِلَافِ الْعُلَمَاءِ طَلبُ الدَّلِيلِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ وَالْاجْمَاعِ وَالْقِيَامِ عَلَى الْاَصْوَلِ عَلَى الصَّوَابِ، مِنْهَا وَذَلِكَ لَا يَعْدُمُ فَإِنْ اسْتَوْتَ الْاَدَلَةِ وَجَبَ الْعَلْمُ مَعَ الْاَشْبَهِ بِمَا ذَكَرْنَا بِالْكِتَابِ وَالسُّنَّةِ فَإِذَا لَمْ يَبْيَنْ ذَلِكَ وَجَبَ التَّوْقِفُ، وَلَمْ يَجزِ النَّطْعُ اِلَّا يَقِنَ فَإِنْ اضْطَرَرَ أَحَدُ الْمُعْتَدِلِينَ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ فِي خَاصَّةِ نَفْسِهِ جَازَ لَهُ مَا یَجُوزُ لِعَامَةِ مِنَ اِنْتَلِيدَ وَاسْتَحْمَلَ عِنْدَ افْرَاطِ النَّشَاءِ وَالنَّشَائِكِلِ وَقِيَامِ الْاَدَلَةِ عَلَى كُلِّ قَوْلٍ بِمَا یَعْضُدُهُ قَوْلُ رَسُولِ اللَّهِ

"البر ما اطحنت اليه النفس والاثم ماجاك في الصدر فدع ما يرببك الى ما لا يرببك" هذا حال عن لا ينعم النظره يحسنه وهو حال العامة التي يجوز لها التلذذ فيما نزل بها وأفتأ بذلك علماؤها. (جامع البيان وأعلام ٩٣٢)

ترجمہ: امام مالک، امام شافعی، ایش بن سعد، اوزانی، ابوذر اور اہل نظر کو رائے یہ ہے کہ جب ایک ہی مسئلہ میں دو مختار قول ہوں تو دونوں حق نہیں ہو سکتے۔ لازمی طور پر ایک صحیح ہو گا اور دوسرا الخطا۔ اسکی صورت حال میں کتاب و سنت اجتماع امت، اصول مسلمہ پر قیاس کر کے طلب دلیل ضروری ہے۔ اگر طرفین کے دلائل ہم پڑھوں اور نائج درج جوں کا فیصلہ نہ ہو سکے تو جو قول کتاب و سنت سے زیادہ مشابہ ہواں کی طرف ملک ہو چاہیے۔ اور اگر یہ بھی ملک نہ ہو تو سکوت واقعہ ہے قلیعت کے ساتھ کوئی حکم نہ لگایا جائے۔ اس ختم کے مسائل اگر اپنی ذات کو چیز آئیں تو عموم کی طرح تکیدی جائز ہے از حد تشبیہ اور تماشی کی صورت میں۔ مگر جب کوئی واضح پہلو بھجو میں نہ آئے تو اس حدیث شریف پر عمل کرنا چاہیے۔ تجھی وہ ہے جس پر دل مطمئن ہو اور بدی وہ ہے جو دل میں کھکھ پیدا کرے جس پات میں تجھی محسوس کرے اسے چھوڑ دو اور جس میں دل کو خلیش نہ ہوا سے لے لو یعنی یہ طریقہ صرف ان لوگوں کے لئے ہے جو عموم کے دربے میں ہیں اور غور و تحریک صلاحیت نہیں رکھتے ایسے لوگوں کو یقیناً علماء کے قتوں کی یہی کرنا چاہیے۔ مگر جملہ علماء کا اتفاق ہے کہ قاضی اور مفتی کو قضاء و افتاء کے متصوب اسی وقت قدم آنے چاہیے جب کتاب و سنت اور اجتماع امت سے کا خلاصہ واقعیت ہو اور بوقت ضرورت اجتناب کی قابلیت بھی رکھیں۔

قارئین کرام! حافظہ ابن عبد الجبر کے اس قول سے مندرجہ ذیل اہم نکات سامنے آئے ہیں۔

1. ایک حق مسئلہ میں اگر دو مختلف پایا خارج اقوال ہوں تو دونوں حق تھلی ہو سکتے۔ صحیح صرف اور صرف ایک ہی قول ہو گا۔ اور اسی صورت میں کتاب و ملت اور مختلف اصولوں پر عمل ہو گا۔
  2. اگر طرفین کے دلائل ایک چیز یا ہم پاک ہوں تو راجح اور مرجوح کی طرف چانا ہو گا۔ لیکن ایک قول رائج ہو گا اور دوسرا قول مرجوح ہو گا۔
  3. اور اگر کوئی راجح اور مرجوح کا بھی فیصلہ کر سکے تو قول کتاب و ملت سے زیادہ تربیت اور مشاہدہ تو اس کو لیتا چاہیے کیونکہ مرجوح قول پر عمل کرنا ناقص ہے۔
  4. اگر کوئی قرآن و ملت کے مشاہد اقوال بھی شاذ کر سکے تو پھر اس کو توقف کرنا چاہیے اور اس پر کوئی حکم نہ لگائے۔ کیونکہ اس غلط کو قرآن و ملت کے مشاہد اقوال موصوفتے اور اخذ کرنے میں مشکل ہو گی اس لئے اسے

onus کو لائف کرنا ضروری ہے۔ اور اگر ممکن ہو تو بھروس مسئلہ میں کسی بڑے عالم کی تحلیل کرنی چاہئے۔  
 ۸۔ اور اگر کسی مسئلہ میں واضح پہلو سامنے نہ آئے تو جس طرف دل مائل ہو تو وہ قول اخذ کرنا چاہئے مگر یہ طریقہ  
 صرف عام لوگوں کے لئے ہی ہے کیونکہ عموم انسان کے اندر غور و تکری صلاحیت نہیں ہوتی ہے۔ مگر صرف دل ہی  
 کی دل میں بلکہ ایسی صورت میں علماء کے فتویٰ کی ہی بیرونی ضروری ہے۔ عام بندہ یہ شد کرے کہ صرف دل جس  
 طرف مائل ہو اس طرف طرف کا قول مانے بلکہ عالم کے خواہی کی بیرونی کرے اور یہاں یہ بات اہم ہے کہ یہ  
 معاملہ صرف اور صرف عموم یا جامیں لوگوں کیلئے ہے۔ علاحدائی کے احکامات تو اس سے جدا اور انگ ہیں جن کا  
 تذکرہ پہلے کیا چاچا کا ہے۔

۹۔ آخری نکتہ یہ معلوم ہوا کہ عام یا جامی آدمی کو کسی عالم کے فتویٰ پر عمل کرنا چاہئے مگر یہ بھی یاد رکھیں کہ فتویٰ بھی ہر  
 onus کا قابل قول نہیں ہوتا۔ فتویٰ صرف اور صرف ان علماء کرام کا قابل قول ہوتا ہے جس میں کتاب و محدث اور  
 ایجاد امت سے والفیت اور عبور حاصل ہوا اور اگر ضرورت پڑے تو اس میں اختہاد کی قابلیت بھی ہو۔  
 ۱۰۔ حافظ عبدالبرک قول سے یہ بھی واضح ہوا کہ اصحابی کا الخوم سے استدلال کرنا غلط ہے۔ کیونکہ کسی بھی صحابی کے  
 کسی بھی قول کو اخذ کرنے سے براءت پانے والے مدحوب کو ایک بڑے طبق اور جمیور علماء کرام نے ضعیف کہا اور  
 فتحاء کرام نے اس موقف کو رد کر دیا۔

اپ ان کو عموم انسان کے سامنے واضح کرنے کا مقصد یہ ہے کہ مسئلہ انصافیت میں قبلہ محترم شاہ صاحب نے بنیاد  
 ہی اتوال متعارض اور اصحابی کا الخوم پر رکھی ہے۔ محترم قبلہ شاہ صاحب کا استدلال گز فہرستور میں واضح کر دیا ہے  
 کہ ان کا استدلال یہ ہے کہ نصوص متعارضہ مسئلہ انصافیت میں صحابہ کرام سے وارد ہوئے ہیں اور صحابہ کرام کے  
 نصوص متعارضہ میں سے کسی ایک نص یا قول پر عمل کرنے والے پداہیت اور حق پر ہو گا کیونکہ تمام صحابی پداہیت یا نانت  
 ہیں اور کسی کے بھی ایک قول پر عمل کرنے یا ماننے سے الیمنت سے خارج نہ ہو گا۔

اگر حافظ عبدالبرک کے قول سے یہ واضح ہو گیا کہ دو متعارض اتوال میں سے جتنی ایک کے ہی ساتھ ہو گا۔ مطلب یہ  
 کہ مسئلہ انصافیت میں نصوص متعارضہ میں سے کسی ایک اسی صحابی کا قول حق ہو گا اور اس مسئلہ میں استدلال صرف  
 قرآن و محدث اصولوں پر ہی ہو گا۔ اور یہ یہ کہ اصحابی کا الخوم سے استدلال بھی صحیح نہیں کیونکہ علماء کرام  
 اس حدیث کو ضعیف کہا ہے اور بصورت دیگر اس حدیث سے مطلب پر عمل کرنے کو ضعیف مدحوب قرار دیا ہے۔

۱۲۔ محترم قبلہ شاہ صاحب کے پیش کردہ دلائل بالغرض اگر ہم پڑے بھی ہوں (مگر یہ یاد رکھیں کہ قبلہ شاہ صاحب کے  
 پیش کردہ اتوال متعارضہ قوت میں ہم پڑے بھی نہیں ہیں۔ کیونکہ قبلہ شاہ صاحب کے پیش کردہ دلائل میں سے

90% روایات ضعیف و موضعی ہیں جن کا تحقیقی و تحقیقی جائزہ آنکھہ پیش کیا جائے گا اور بقیے 10% روایات بھی اپنے گوم پر نہیں اور استدلالات کی وجہ سے ان پر عمل کرنے لگتی نہیں ہے اور حضرت ابو یکبر صدیقؑ رضی اللہ عنہ کی الفضیلت کے مقابلوں میں یہ باقی ماندہ روایات بھی ہرگز گزہ ہم پانچ ہیں ہیں تو پھر بھی ہمیں راجح اور مرجوح کی طرف جانا پڑے گا اور یہ بات علماء کرام پر نہیں کہ حضرت ابو یکبر صدیقؑ رضی اللہ عنہ کی الفضیلت راجح ہے اور مرجوح روایات پر عمل کرنے کا حکم بھی قبلہ شاہ صاحب کو معلوم ہے۔

۳: بالفرض کوئی بھی شخص مسئلہ الفضیلت کے بارے میں راجح اور مرجوح کا فیصلہ کر سکے تو قرآن و سنت کے زیادہ نزدیک مسئلہ کو مانا پڑے گا۔ الفضیلت ابو یکبر صدیقؑ قرآن و سنت کے زیادہ نزدیک ہے لہذا الفضیلت ابو یکبر صدیقؑ کی تھی مانا پڑے گی۔

۴: اگر کسی عالم کو مسئلہ الفضیلت میں قرآن و سنت کے مشابائقواليں بھی نہیں کئے تو پھر بطور تجزیل ایسے عالم کو توقف کرنا چاہیے۔ مگر اس توقف سے بھی کام نہیں چھے گا۔ ایسے شخص کو چاہیے کہ وہ اپنے سے بڑے عالم کی تحریر کرے مسئلہ الفضیلت کے بارے میں معرفت اختیار کرے۔

۵: اگر کسی عالم بندے کو ایسے معاملہ بھی مسئلہ الفضیلت میں معاملہ داشت ہو تو وہ اپنے دل کی ہات مانے یعنی دل جس طرف پر مطمین ہو یا گریب یا بھی یا در بحیث یا اس وقت ہے جب تک وہ کسی عالم کے فتویٰ پر آگاہ نہ ہو اور یہ بھی ذکر نہیں رہے یہ معاملہ صرف اور صرف عوام انس کے لئے ہے عالم پر ایسا کہتا جائز نہیں ہے۔

مزید یہ بھی ذہن نشین رہے کہ عام آدمی کسی کے فتویٰ پر عمل کر کے مسئلہ الفضیلت پر عمل نہیں کر سکتا مسئلہ الفضیلت میں بھی فتویٰ اس عالم کا قابل قبول ہو گا جس کو تائب و سنت اور ارجمند امت پر گبور حاصل ہو اور اس عالم میں اختقاد کرنے کی صلاحیت بھی موجود ہوئی چاہیے۔

اس مندرجہ بالا تحقیقت سے یہ واضح ہو کیا کہ الفضیلت پر اقوال متعارضہ پیش کر کے اور چند علماء کرام کے توقف والے حوالے پیش کر کے اس مسئلہ میں عوام انس کو الجھانا صریح فلسط ہے۔ کیونکہ اذل یہ کہ اقوال متعارضہ ہم پلے نہیں ہیں اور اپنے استدلال میں واضح نہیں ہیں۔ لہذا ان سے استدلال کرنا صحیح نہیں ہے۔ دوام توقف والے حوالے اگر بالفرض بطور تجزیل مان بھی لئے جائیں (حالانکہ جن علماء کرام کا محترم قبلہ شاہ صاحب نے توقف کا ذہب نقل کیا ہے ان میں اکثر علماء کرام الفضیلت ابو یکبر صدیقؑ کے قائل ہیں) تو پھر بھی یہ حوالے کا رکارڈ نہیں کیونکہ حافظ ابن حیدہ البرائے اخلاقی مسئلہ میں بڑی شرح و موط کے ساتھ مختلف مراتب یہاں کر دیے ہیں۔ کیونکہ جس طرح عالم اور جاہل ہر اور نہیں ہوتے اس طرح ہر عالم کی معیار طبیعت بھی جدا ہدا ہوتی ہے۔

**نکتہ:** قارئین کرام! اس مقام پر یہ بار بھی کہ مسئلہ الفضیلت ہے بالفرض مختلف تو اول اور عالم کا رام کا موقوف  
والک اور اس طرح کے محاملہ میں انچھی کی ضرورت نہیں کیونکہ ہر عالم کی حیثیت دوسرے عالم سے مختلف ہوتی  
ہے اور ان تمام کا معیار علم اور مطابق بھی الگ الگ ہوتا ہے۔ اگر کسی کے مطالعہ میں مسئلہ الفضیلت اجھائی ہے تو  
اس لئے مسئلہ الفضیلت کو اجھائی لکھا۔ اگر کسی کے طبع میں ایسے محاملہ میں توقف پہلے آگیا تو اس نے اس مسئلہ پر  
توقف کی۔ مگر یہ بھی بار بھی کہ ان میں ہر کسی کے قول پر عمل کرنا جائز نہیں کیونکہ جانے والے کوئی جانے والے  
پر فوایت حاصل ہوتی ہے۔

مزید یہ بھی ذہن نشین رہے کہ مختصر قبلہ شاہ صاحب نے جن اقوال تعارض سے استدلال کیا ہے  
ان کی سند اور متن بھی محفوظ نہیں اور یہ کہ ان اقوال سے تعارض ثابت بھی نہیں ہوتا۔ ان اقوال تعارض کی حقیقت  
ان شاء اللہ اکے مضمون میں بطور احسن واضح کر دی جائے گی۔ اور مختصر قبلہ شاہ صاحب کو تعارض ثابت کرنے  
کے لئے بھی کم از کم دو جو مات اصول کی روشنی میں بیان کرنا پڑیں گے۔

صرف تعارض کہہ دینے سے تعارض ثابت نہیں ہوتا جس طرح حدیث کو صحیح کہہ دینے سے حدیث صحیح نہیں ہوتی  
 بلکہ اصول امامہ الرجال کی روشنی میں راویوں کی توثیق کر کے حدیث صحیح ہوتی ہے۔ لہذا مختصر قبلہ شاہ صاحب کو  
تعارض کی شرائط کیاں کر کے ان شرائط پر تعارض کو ثابت کرنا پڑے گا۔ لہذا مسئلہ الفضیلت خالصتاً علمی مسئلہ ہے  
جس فرض کے ساتھ جس طرح کے والک آئے اس نے اسی طرح کا حکم بھی لاگو کیا اور جس طرح کا علمی معیار کسی  
عالم کا ہواں نے اسی علمی معیار کے مطابق مسئلہ الفضیلت کو بیان کیا۔ جس طرح علامہ رام کا علمی اور حقیقی معیار  
میں فرق ہے۔ اس طرح ان کے اقوال اور وضع کردہ اصول و ضوابط کی حیثیت بھی الگ اور جدا ہوگی۔ امام اعظم  
کے مقابلے میں امام کرفی یا علامہ بدرا الدین یعنی کا قول ہرگز ہرگز قابل قول نہ ہوگا کیونکہ امام اعظم مجتہد مستقل  
مطلق ہیں اور ان کی حیثیت اور پڑی طلبی لحاظ سے کافی بلند ہے۔ لہذا امام اعظم کے قول کو فوایت حاصل ہوگی۔

لہذا مختصر قبلہ شاہ صاحب کا اس مسئلہ میں عموم الناس کو الجھانا صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ مسئلہ الفضیلت  
میں متواتر احادیث، اصول، اجماع اور جمیرو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی الفضیلت پر ہیں ان میں سے  
مختصر قبلہ شاہ صاحب کو کم از کم جھوک کو تواضع کرے۔ ان شاء اللہ اکم الفضیلت ابو بکر صدیق پر متواتر احادیث،  
اصول اور اجماع بھی اپنی کتاب میں افضل کریں گے تاکہ عموم الناس پر مسئلہ واضح ہو سکے۔

مناسب ہوگا کہ مختصر قبلہ شاہ صاحب کے موقف کی بنیاد (کہ صاحب کرام میں اگر اختلاف ہو) کسی بھی صحابی کے  
قول اقتیار کرنے سے آدمی اہل سنت سے خارج نہ ہوگا اور ہدایت یا نظر ہوگا) پر مزید صحابہ کرام دعا بھیں و تقدیم

تاً بیٹھن علام اہل ملت کے قول سے وضاحت کرو جائے تا کہ کسی فرم کا لفک اشہب ایقان شد ہے۔

**اختلاف صحابہ اور لیث:** قال یحییٰ: وبلغتني أَنَّ الْمُوتَّ بْنَ سَعْدٍ قَالَ: إِذَا جَاءَ الْخَلْفَ أَخْذَنَا فِيهِ بِالْأَحْوَطِ (جامع البيان والاطم) (۱۹۹۶)

ترجمہ: امام لیث بن سعد کہا کرتے تھے، صحابہ کے اختلاف میں بخوبی ہیں تو ہم زیارت اقوال کو لیتے ہیں۔

**اختلاف صحابہ کرام اور امام مالک:** أخبرنا عبد الرحمن بن يحيى ثنا احمد بن سعيد ثنا محمد بن زيان ثنا العمار ثنا مسکن عن ابن القاسم عن مالك أَنَّهُ قَالَ فِي الْخَلْفَ أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ مُخْطَطُونَ وَمُصَبِّبُونَ فَعَلَيْكُمُ الْإِجْتِهادُ (جامع البيان والاطم) (۱۹۹۶)

ترجمہ: امام مالک نے فرمایا، صحابہ میں بعض حق پر تھے اور بعض سے غلطی ہوئی، اس لئے ان کے افعال پر کہا کرو۔  
**اختلاف صحابہ کرام اور قاضی اسماعیل بن اسحاق:** وذكر اسماعيل بن اسحاق في كتابه "المبسوط" في اجتهاد الرأي فأما أن يكون توسيعة لأن يقول الناس واحد منهم عن غير أن يكون العمل عنده فيه فلا، ولكن اختلافهم يدل على انهم اجتهدوا فاختلفوا  
 قال أبو عمر: كلام اسماعيل هذا حسن جداً،

ترجمہ: قاضی اسماعیل بن اسحاق نے کہا: صحابی کے اختلافات میں سکولت و دعست پیدا نہیں کرتے البتہ اجتہاد کی راہ کشادہ کرتے ہیں آدمی کے لئے یہ مناسب نہیں کہ صحابی کی غلطی لے کر چکھ جائے اور کہی یہ صحابہ کا مل ہے۔ البتہ ان کے اختلاف سے یہ نتیجہ نہ لے کافی ضرور ہے کہ مسئلہ مختلف نہیں ہے اور اس میں اختلاف کی صحیحیت ہے۔ حافظ ابن عبد البر کہتے ہیں کہ قاضی اسماعیل کا یہ قول بالکل درست ہے۔

**لوٹ:** یہاں یہ بات اہم ہے کہ اختلاف میں وقوف روابیت کا صحیح اور تعارض ہونا ضروری ہے کیونکہ ضعیف روایت یا وردہ روایت جو اپنے گوم پر نہ ہو تو اسی روایات کس طرح ہیگر روایت سے تعارض ہو سکتیں ہیں۔

**اختلاف صحابہ اور امام مالک:** سَعَى أَشْهَبٌ سَعْلَةَ بْنَ مَالِكٍ عَنْ أَخْذِهِ بَعْدِ حَدِيثِ حَدَّةِ ثَقَةِ عَنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ أَنْرَاهُ مِنْ ذَلِكَ فِي سَعَةٍ قَالَ: لَا (أَوْلَادُهُ حَتَّى يَصِيبُ الْحَقَّ وَمَا الْحَقُّ وَالصَّوَابُ الْوَاحِدُ) (جامع البيان ۱۷۰۰)

ترجمہ: الحصب کی روایت ہے کہ امام مالک سے سوال کیا گی "اگر قدر راوی ایک ای مسئلہ میں صحابہ سے دو مختلف قول روایت کرے تو کیا ہر قول پر مل کر راجح ہے؟" امام مالک نے جواب دیا: اولاد انہیں بلکہ جو قول حق ہو اسے

ایسا ہے اور حق ایک ہی ہو سکتا ہے دلوں مختار قول حق نہیں ہو سکتے۔

**الخلاف صحابہ اور امام شافعی:** اخیرنا احمد بن عبد اللہ بن محمد، ثنا العجمون بن حمزة الحسینی بمعز زنا ابو جعفر الطحاوی ثنا ابو ابراهیم اسماعیل بن یحیی المزنی۔ قال الشافعی اختلاف أصحاب رسول اللہ ﷺ أصیر فهما الى ما وافق الكتاب أو السنة او الاجماع أو كان أصح منقياس، وقال في قول الواحد منهم، اذا لم يحفظ له مخالفاته صرت اليه وأخذت به اذا لم أجد كتاباً ولا سنة ولا اجماعاً ولا دليلاً هذا وجدت معه انقياس قال: وقل ما يوجد ذلك (جامع البيان واللهم ۴۰۲)

ترجمہ: امام شافعی نے کہا: میں اختلاف کی صورت میں اس صحابی کا قول لوں گا جو کتاب و حدیث و اجماع امت کے موافق یا قیاس کی کوئی پر کرا اترے گا اگر کسی مسٹے میں ایک ہی صحابی کا قول ہے اور اس کے خلاف کوئی قول موجود نہیں تو اسے لے لوں گا مگر شرط یہ ہے کہ کتاب و حدیث و اجماع کے خلاف نہ ہو اور قیاس پر بھی پورا اترے گرے ایسی صورت شاذی پڑیں آتی ہے۔

نوٹ: امام عظیم کا اختلاف، صحابہ کرام میں وقوف ہیں۔ ایک قول امام شافعی کے ہم مغلی ہے اور در در سرا قول یہ ہے کہ میں جس صحابی کا قول بھی لے لوں، درست ہے اجماع صحابہ سے خروج میرے نزدیک مناسب نہیں تائیں اور روسرے لوگوں کی جانش پڑھاں کو ضروری سمجھتا ہوں۔ مگر امام عظیم کا قول بھی جس نظر آتا ہے کیونکہ امام عظیم سے مشور یہ ہے کہ وہ صحابہ کرام اور احادیث میں اختلاف کے دلت قیاسی صحابہ کی حدیث پر عمل کو ترجیح دی۔ امام عظیم مجتہد مستقل مطلق تھے ان کا یہ مقام تھا کہ وہ کسی بھی صحابی کے قول کو لے سکتے تھے۔ مگر عرض یہ ہے کہ یہ حق اور مقام صرف اور صرف امام عظیم کو ہی حاصل ہے ہر کسی کو وہ سب نہیں کہ وہ کسی بھی صحابی کا قول لے۔ کیونکہ مجتہد کو یہ راجح و المشروح، راجح و مرجوح، غیرہ کا علم ہوتا ہے۔

قریبین کرام کے لئے یہ عرض کر دوں کہ امام عظیم اپنے خطبے علی الرحم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا افضل سمجھتے تھے۔ لہذا امام عظیم کے قول سے بھی راوی کائن مشکل ہے۔ یہ یاد رہے کہ مجتہد مطلق کو یا اصول ایں حاصل ہے کہ وہ صحابہ کرام کے کسی بھی قول کو لے گری بھی یاد رہے کہ مجتہد بھی کسی مسلم اصول کے تحت کسی ایک صحابی کے قول کو لیتے ہے۔ بے اصولی توانی کے باہم بہت ہی مشکل ہے۔ اگر کسی مجتہد نے اگر کسی ایک صحابی کا قول لیا تو وہ اس کے اصول و ضوابط بھی بتاتے گا۔

قریبین کرام!! اگر آپ احادیث کا بغور مطالعہ کریں تو متعدد مقامات ایسے موجود ہیں جہاں صحابہ کرام کا ایک

دوسرا سے اختلاف ہوا۔ مگر معاہد میں یہ بات آئی کہ انہوں نے حق کو بیٹھ واٹھ کیا اور دوسرے صحابہ کرام نے اس حق کو قبول بھی کیا۔ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کا اپنا قول ہے کہ ”یہ میری رائے ہے اگر صحیح ہوتے تو اکی تو قبول ہے اور اگر غلط تو میری کوئی کوئی نہیں ہے۔“ میرے معاہد میں ایسے بہت سارے اتفاقات ہوئے تھے کہ صحابہ کرام کے آپس میں کسی مسئلہ پر اختلاف ہوا اور انہوں نے ایک کو حق پر اور دوسرے کو خطاب پر سمجھا اگر ایسا نہ ہوتا تو ان میں ہر صحابی دوسرے صحابی کو کہتے کہ میرا قول بھی حق ہے اور تمرا قول بھی حق ہے، ہم دونوں بڑا تھاں کے ساتھ ہیں اور اختلاف کی وجہ سے ہم پر کوئی مذاہذہ نہیں ہے۔ ہم اس بات کو واضح کرنے کے لئے چند مثالیں فیصل کرتے ہیں مگر طوالت سے بچتے کے لئے تجزیہ پر اتنا کرتے ہیں۔

۱: حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے مردین عرب کے بارے میں تمام صحابہ کا قول برداشتی اور فرمایا تھا اگر عرب وہ سب ادائیں کرتے جو رسول اللہ ﷺ کا کرتے تھے تو ان میں ان پر جواہر کروں گا۔ (بخاری ۲۲، مسلم ۲۳۸۰)

۲: حضرت عمرہ اور قرق رضی اللہ عنہ نے صحابہ کرام سے اختلاف کرتے ہوئے بحیرات جنазہ پر صرف چار بھرپور بھجوڑ کیا۔ (بخاری رقم ۲۸۳، ۲۸۵، مسلم ۲۰)

۳: اسی طرح حضرت عائشہ رضی اللہ عنہ نے تاکہ حضرت ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ عورت کے سامنے ہے چانے سے نمازوں کی چانی ہے تو تردید کی اور فرمایا: میں درمیان میں لیلی ہوئی تھی اور رسول اللہ ﷺ نمازوں پر چانے کرتے تھے۔

۴: حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے یہاں کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے چار عمرے کے تھے تو حضرت عائشہ نے خالصت کی اور فرمایا: عبد اللہ، رسول اللہ ﷺ کے تمام عمروں میں ساتھ تھے مگر بھول گئے ہیں۔ حضور نے چار بھیں بکھشیں عمرے کے تھے۔ (صحیح بخاری ۳۲۵)

۵: حضرت علی الرشید رضی اللہ عنہ نے مردہوں کو اپنے کے بعد جلوہ بیا تھا۔ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے اس عمل پر انکار کیا۔ (مسند ابی علی، ۱: ۳۵۳۲، ۱: ۵۶۰۶، ۱: ۵۶۲، بخاری ۹۵۲، مسند احمد ۲۸۲)

۶: اسی طرح حضرت عبد اللہ بن عباس کو معلوم ہوا کہ حضرت علی رضا میں سایوں کا یہ کہانے سے منع کرتے اور فرماتے ہیں۔ ”انہوں نے نصرانیت میں سے اگر کوہا لیا ہے تو شراب خوری ہے، اس پر حضرت ابن عباس نے کہا بلکہ ان کا ۳ یہ کہا رہا ہے۔

۷: اسی طرح ایک مسئلہ میں حضرت قاروہؓ اعظم نے اپنی رائے چھوڑ کر حضرت معاذ بن جبل کی رائے کی طرف

روجع کیا اور فرمایا معاذش ہو جے تو عمر بڑاک ہوتے۔ (سنن الدارقطنی رقم: ۲۹۱، صحف، ابن الجیشی: ۲۹۳۶۸) اس حدیث بالحقین سے واضح ہو گیا کہ صحابہ کرام نے بھی حق کی دلیل کو مانا اور یہ کہا کہ میں بھی ہدایت پر ہوں اور تو بھی ہدایت پر ہے۔ لبذا یہ موقف اختیار کرنے میں نظر ہے کہ صحابہ کرام کی جس حدیث کو بھی لیاں چاہو تو صحیح

عالموں کے دو منضاد اقوال پر عمل کی تحقیق:

ہمارے اس دور میں یہ بات بڑی ہی محیب اور اصول کے خلاف ہے کہ مسئلہ افضلیت میں فلاں کا قول فلاں سے مختلف یا متعارض یا متفاہر ہے تو پھر اس پر کیا حکم گذاشٹے۔ کیا مسئلہ افضلیت ابو جہر صدیق پر ان علماء کرام کو اپنی سنت سے خارج کر دو گئے۔ اس مسئلہ میں عرض یہ ہے کہ فتویٰ دینا تو فتنہ کا کام ہے ہر عالم کو یہ نسبت نہیں دیتا کہ وہ فتویٰ لگائے کیونکہ اگر فتنی کی شرائط پر بھی تو آج کے دور میں شاید ہی کوئی آپ کا مشتمل نظر آئے سو اے چند شخصیات کے۔ لہذا مسئلہ افضلیت پر اثنان فرقیین جو ناصیب، خارجیت اور الخصیت کی فتویٰ بازی ہو رہی ہے وہ قادر و ضوابط اور مسلم اصول کے سراسر خلاف ہے۔ لہذا اس قسم کی فتویٰ بازی سے گریز کرنا چاہیے جنید یہ عرض کر دوں کہ فتویٰ ایسے شخص پر لا گو ہوتا ہے جس کی نظر میں تمام دلائل اور ثبوت ہو اور پھر وہ اس کا انکار کرے۔ اگر کسی کی نظر یا مطالعہ میں دلائل ہی نہ ہو تو اسکے موافق پر فتویٰ لگانا بڑی جرأت کا کام ہے اور وہ اس مسئلہ پر ماجرہ سمجھا جائیگا۔ اب اس مسئلہ افضلیت میں جس عالم کے مطالعہ میں جس قسم کے دلائل تھے انہوں نے اس مسئلہ افضلیت پر اسی قسم کا موقف اختیار کیا، یہ بات بحث کی ہے کہ علماء کرام اور مجتہدین کے بھی مراتب ہیں۔ لہذا ان مراتب کا خیال رکھتے ہوئے ان کے اقوال کو پر کئے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ بعض عالم کسی ایک فن کا ماہر ہوتا ہے تو وہ رسا کسی دوسرے فن کا ایک عالم علم تیر کا ماہر ہو گا تو دوسرا عالم حدیث کا، ایک عالم منطق کا ماہر ہو گا تو دوسرا افلاذ کا، اور ان تمام عالموں سے مجتہد کی شان اور افضلیت سب سے بڑھ کر ہے اور مجتہد کے بھی کئی مراتب

اتوال مختناد اور امام مزني: امام مرنی شاگرد رشید امام شافعی کا دو علماء کے مختناد اتوال کے بارے میں قول  
ملاحظہ کریں۔ اسلام نصیحہ هذا الرأی العالمین المختلفین؟ فثبتت میتما ماأشیة الدلیل  
وتبطل مَا ابطله الدلیل۔ (جامع ابیان ۱۴/۲۵)

حافظ ابن عبد البر کا فیصلہ: امام مزینی کے اس قول پر حافظ ابن عبد البر کو اس انداز میں فیصلہ اور دکر تے ہے! " 94

ما ازمه السرزني عندي لازم "(جامع البيان انلم ۱۵۲)

یعنی امام مزینی کا استدلال بالکل درست ہے اور میں بھی یہی کہتا ہوں۔

لہذا معلوم ہوا کہ علماء کرام کے معارض اتوال میں سے ایک کا قول قرآن و سنت اور آپا کی روشنی میں اقتدار کر رہا ضروری ہے۔

حدیث اصحابی کا الجوم کا تحقیقی جائزہ: مفترم قبل شاہ صاحب کے موقع کی بنیاد حدیث اصحابی کا الجوم کا بھی قارئین کرام کے لئے مختصر اجائزہ پیش کدمت ہے۔

1: امام مزینی حدیث اصحابی کا الجوم کے بارے میں لکھتے ہیں: "اہ صبح هذا الخبر فمعناه؟ فيما نقلوا عنه و شهدوا به عليه فتكلهم نته موثقون على ما جاء به لا يجوز: عندي غير هذا وأما ما قالوا فيه برأيهم فهو كأنوا عند أنفسهم كذلك ما خطوا بعضهم بعضاً ولا انكر بعضهم على بعض ولا راجع منهم أحد الى قول صاحبه لنذر" (جامع البيان انلم ۱۵۲)

ترجمہ: امام مزینی نے حدیث اصحابی کا الجوم کی تشریع میں کہا ہے اگر یہ حدیث ضعیف ہے (جو کہ ضعیف ہے) تو من یہ یہاں کہ روایت دین میں تمام صوابی شدہ اور معتبر ہے۔ اس کے علاوہ کوئی معنی تزوییہ کیوں کیوں اگر خود مخالف پانی رائے کو یہی شرط صائب اور مطلوبی سے براہ راست ہوتے تو انہیں میں ایک درست نہیں کیوں کیوں اگر نہ بھی اپنے کسی قول سے رجوع کرتے، حالانکہ بے شمار متواتر پر صحابہ کرام ایسا کر پچے ہیں۔

2: حدیث بزار حدیث اصحابی کا الجوم کے بارے میں لکھتے ہیں: "هذا الكلام لا يصح عن النبي ﷺ" (جامع البيان انلم ۱۵۲) یعنی یہ کلام (اصحابی کا الجوم) تبی کریم ﷺ سے ثابت نہیں ہے۔

لہذا معلوم ہوا کہ یہ حدیث ضعیف نہیں ہے اس روایت میں روایی ضعیف ہیں مگر طوالت کی وجہ سے اس مقام پر صرف حدیث بزار کا خواہ نظر کر دیا ہے۔ اگر کسی نے اس حدیث پر کلام کیا تو ان شاہزادہ تفصیل محفوظ ہو گی۔

مرتبہ یہ کہ حدیث بزار نے حدیث اصحابی کا الجوم کو صحیح حدیث علیکم بستی و سنتة الخلفاء الراشدين المهدیین بعدی کے بھی خلاف لکھا ہے۔ (جامع البيان انلم ۱۵۲)

نتیجہ: قارئین کرام اس تفصیل سے یہ واضح ہوا کہ اگر کسی مسئلہ میں نصوص اتوال معارض ہو تو بالکل کی روشنی میں ایک شکورتی ہوتی ہے اور یہ کہ حدیث اصحابی کا الجوم یہ ضعیف ہے۔ لہذا مفترم قبل شاہ صاحب کا اپنی کتاب زیدۃ الحقائق میں اتوال معارض ارباب افضلیت میں نقل کر کے یہ ارشاد فرماتا کہ ان اتوال میں سے کسی ایک کا

(ج ۳ ص ۴۴)

تہرہ کار: افضل شاہدہ عوام

## تعارف و تبصرہ کتب

تبہرہ کے لیے دو کتابوں کا آنحضرتی ہے۔ ادارہ کا کتاب کے مضمون سے کلی طور پر متفق ہونا ضروری ہے۔

۱) مقالات سلطانیہ

مصنف: شیخ الاسلام خواجہ حافظ سلطان محمود دریاوی بدھلہ العالی

صفحات: ۳۸۳ ہدیہ: ۱۵۰

ناشر بزم سلطانیہ (۰۳۰۰-۵۱۹۳۸۱۱)۔ صاحبزادہ محمود احمد

شیخ طریقت حضرت علامہ حافظ سلطان محمود دریاوی دامت برکاتہم العالیہ سجادہ نشین آستانہ عالیہ دریائے رحمت شریف حضرو شاعر ائمک کو اللہ تعالیٰ نے یہ وصف عطا فرمایا ہے کہ آپ خاقانی ذمہ دار یاں بخشن و خوبی سر انجام دینے کے ساتھ ساتھ دینی کتب کے مطالعہ اور مختلف تنازع مسائل کی تحقیق میں گزرتے ہیں۔ پیر صاحب قبلہ نے احراق حق اور ابطال بالطل کا فریضہدا کرنے میں کوئی کسر نہیں چھوڑی۔ آپ نے نہ صرف تقریر میں بد عقیدہ لوگوں کا رد کیا ہے بلکہ مختلف اوقات میں مختلف مسائل پر علمی تحقیقی کتابچے اور اشتہارات بھی شائع کیے ہیں۔ جن میں آپ نے انتہائی مختصر انداز میں ملک حق کوہنا نشین پر واضح کیا ہے۔ ان رسائل و اشتہارات کے مطالعہ سے آپ کے وسیع المطالعہ ہونے کا پتہ چلتا ہے۔ ذیر تہرہ کتاب ”مقالات سلطانیہ“ حضرت پیر صاحب کے مختلف ادوار میں شائع ہونے والے کتابوں اور اشتہارات کو مزید اضافوں اور تجزیع کے ساتھ ”مقالات سلطانیہ“ کے نام سے دوبارہ یکجا کر کے شائع کیا گیا ہے۔ یہ مقالات انتہائی تحقیقی اور معلومات افزائیں۔ یہ کتاب علماء اور عوام دونوں کے لیے یکساں مفید ہے۔

۲) مفتاح الجنة

مصنف: آغا حسن بیال درائی کریم (۰۳۳۲-۸۹۸۹۲۷۱)

صفحات: ۱۰۰ ہدیہ: زعائے خیر ناشر: دوربار کریمی اور سر میر اداہ کیفت  
ہمیاری طور پر یہ کتاب فرمودات و معمولات کریمیہ پر مشتمل ہے۔ اس میں فلسفہ طریقت و شریعت،  
عصر حاضر کے مسئلاؤں کے جملہ مسائل کا حل، نماز تجد، کریمیہ سلطے کا وظیفہ، فضیلت ذکر، فضیلت  
درود پاک، ختم کریمی، ختم خواجہان اور شجرہ نقشبندیہ مجددیہ کریمیہ کے علاوہ صحنہ کی دوسرے  
گوشوں پر بھی روشنی ڈالی گئی ہے۔  
۳) مولو و کعبہ کون؟

مصنف: علامہ قاری محمد لقمان (0300-6235167) صفحات: ۸۰ ہدیہ: ۵۰  
ناشر: دارالحقیقت جامعہ محمدیہ فاروقیہ رضویہ شادیوال گجرات  
۴) سوئے تجاز یا سوئے ایران  
تحریر: صاحبزادہ محمد ضیاء الحق قاری رضوی

صفحات: ۲۳ ناشر: مرکزی جماعت اہل سنت تحریک گوجران  
ملٹے کا پتہ: مکتبہ غوثیہ مہریہ رضویہ میلاد پوک گڑ منڈی میں بازار گوجران  
۵) پیر سید مہر علی شاہ اور تحریک خلافت  
مصنف: پروفیسر ڈاکٹر محمد سعید احمد علیہ الرحمہ

صفحات: ۳۲ ہدیہ: ۱۵ اروپے کے ڈاک بکت  
ملٹے کا پتہ: ادارہ مظہر اسلام ۰۳۰۰/۰۳۰۰ آبادی مجاہد آباد مغل پورہ لاہور پوسٹ کوڈ ۵۳۸۳۰

